SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 1

GELY, Véronique
Université Paris-Sorbonne

Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre
mythe et fiction

ARTICLE

« Komparatistik als Arbeit am Mythos » : « Le comparatisme comme travail sur le mythe », tel était le sujet du douzieme
congres de la Société Allemande de Littérature Générale et Comparée a léna en mai 2002 "' . Ce titre reprend celui de I'essai
philosophique d’'Hans Blumenberg (1920-1996), Arbeit am Mythos ™ et prouve son influence grandissante — moins toutefois,

pour I'instant du moins, en France ' qu’en Italie et en Allemagne. Il est I'indice surtout d’une actualité indubitable de la
question dans le champ des études littéraires et des sciences humaines, et plus spécialement dans celui d’une littérature
générale et comparée attentive précisément aux relations entre littérature, arts, philosophie et sciences humaines.

Actualité de la question, pour deux raisons au moins semble-t-il. D'abord, parce que ce début du troisiéme millénaire
manifeste un remarquable déplacement des mots « mythe » et « mythologie » du champ du savoir académique vers celui
de ce gu’un Voltaire aurait impitoyablement taxé de superstition, — je cite I'anthropologue québécois John Leavitt :

Avec le retrait de la marée structuraliste, et sans doute avec une série de transformations
sociales et idéologiques en Occident, on voit aujourd’hui un étrange double mouvement : d'une
part, dans les sciences humaines, la notion méme de mythe semble relativement peu utilisée ;
d'autre part, dans les sociétés occidentales la recherche de nouvelles idéologies en réponse aux
idéologies dominantes insatisfaisantes, méne a la création d'innombrables sous-cultures et de
quétes personnelles qui valorisent massivement la notion de mythe. Les livres sur les mythes

sont plus nombreux sur les rayons Spiritualité et Nouvel Age que sur le rayon Anthropologie .

Ensuite, parce que I'époque contemporaine vit justement une situation inédite : celle d’'une immersion quasi-permanente —
a tout le moins d'une immersion possible en permanence — dans la fiction et le virtuel, ce qui donne une singuliere

importance a la question récemment posée par Jean-Marie Schaeffer ', « pourquoi la fiction ? ». La relation entre les deux
termes — mythe et fiction — mérite donc I'examen. Je proposerai ici de reprendre le terme « mythopoétique », donné
récemment par Pierre Brunel comme un prolongement de « mythocritique », pour envisager la réception et I'invention des
mythes.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 1



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 2

Mythocritique / mythopoétique

Le terme « mythocritique » est a I'origine enraciné dans la « psychologie des profondeurs » ; il y a supplanté celui de
« mythanalyse » lancé d'abord par Denis Rougemont ' et repris par Gilbert Durand qui I'avait pourtant préféré dans un
premier temps "' : « & la psychanalyse de Freud répondait la mythanalyse de Denis de Rougemont. A la psychocritique de

Charles Mauron répond la mythocritique de Gilbert Durand », expliquait naguere Pierre Brunel . Sous I'égide de Pierre
Brunel justement, la « mythocritique » a pris des distances vis-a-vis de cet héritage et s’est imposée dans les études

littéraires ' . Tout récemment, Daniéle Chauvin et Philippe Walter ont publié un bilan sous forme de dictionnaire ", ou se

trouve confronté, sous le titre Questions de mythocritique, le double héritage de Pierre Brunel et de Gilbert Durand "' .

Mais, pour son plus récent ouvrage consacré aux mythes, Pierre Brunel a cette fois choisi le titre Mythopoétique des genres

¢ et s’en explique ainsi dans la « proposition » qui ouvre le livre :

Cette théorie des genres est placée ici sous I'éclairage du mythe et de la mythocritique, dont
ce livre cherche a étre une nouvelle illustration. Pas plus que je n’avais forgé le mot
« mythocritique », repris de Gilbert Durand, je n'ai créé « mythopoétique » — a peine moins
monstrueux que la dithyrambopoétique d’Aristote. Le point de départ m’a été fourni ici par le

grand comparatiste canadien Northrop Frye [...] **.

En réalité, avant méme Northrop Frye, la référence de Pierre Brunel dans ce livre sur les genres littéraires est la Poétique
d’Aristote. Et la grande question que cerne cet essai critique, dans sa conclusion entée sur I'ceuvre de Michel Deguy, est

celle du « vieux mythe de I'inspiration corrigé par le culte du travail et le point d’honneur humain " ». Avant de revenir a la
définition qu’'on peut en déduire d’'une « mythopoétique », il n'est pas inutile de faire un rapide bilan des acceptions
actuelles de ce mot, moins nombreuses mais aussi déroutantes dans leur diversité que celles du mot « mythe ».

L'association entre le nom « muthos » et le verbe « poiein » (faire) remonte a Platon, dans un trés célebre passage de la
République ol Socrate utilise le participe composé muthopoios, « faiseur de mythes » pour désigner les poétes. Ce passage
a été souvent cité et commenté, car c’est la que le philosophe chasse de sa cité les poétes menteurs (Hésiode, Homere).
Mais on oublie souvent aussi de rappeler que, s'il les chasse, ce n’est pas par mépris pour leurs inventions, les « mythes »,
mais au contraire parce qu'il attribue a ces inventions un énorme pouvoir, celui de modeler les ames, de construire les
enfants a qui ils sont racontés :

Ne sais-tu pas qu’en toutes choses la grande affaire est le commencement, principalement pour
tout étre jeune et tendre, parce que c'est a ce moment qu’on faconne et qu'on enfonce le

mieux I'empreinte (plattetai kai enduetai tupos) dont on veut marquer un individu ? [...]

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 2



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 3

En ce cas laisserons-nous a la Iégere les enfants préter I'oreille a n'importe quelle fable
imaginée par le premier venu (tous epitukhontas hupo ton epitukhonton muthous plasthentas)
et recevoir dans leur esprit des opinions le plus souvent contraires a celles qu’ils doivent avoir,
selon nous, quand ils seront grands ? [...]

Il faut donc commencer par veiller sur les faiseurs de fables (tois muthopoiois), et, s'ils en font
de bonnes, les adopter, de mauvaises, les rejeter. Nous engagerons ensuite les nourrices et les
meres a conter aux enfants celles que nous aurons adoptées et a leur faconner I'ame avec leurs
fables (plattein tas psukhas autén tois muthois) beaucoup plus soigneusement que le corps

avec leurs mains ™' .

La plus ancienne combinaison des deux racines grecques apparait donc dans le contexte d’'une réflexion politique,
psychologique et morale sur I'éducation des enfants. Le vocabulaire de Platon ici est particulierement remarquable. Les
poétes « fabriquent les mythes » ; les deux racines verbales de poiein (faire) et de plattein (faconner) sont utilisées pour
désigner cette invention. En retour les mythes « font », « faconnent » les ames des enfants, donc les hommes qu'ils
deviendront : le méme verbe plattein est utilisé pour le dire.

C'est dans le monde anglophone que I'association des deux termes grecs est aujourd’hui a la fois la plus répandue, et la plus
fréquemment rattachée a un domaine analogue a celui-la. Mythopoetic et mythopoeic, présentés comme équivalents, sont
d’'usage assez courant dans la langue anglaise contemporaine pour que |'édition de 2001 du Harrap'’s unabridged anglais-
francais en donne une traduction : « qui crée des mythes ». En 1967 a été fondée « The Mythopoeic Society », qui se définit

sur son site Internet " comme « a non-profit international literary and educational organization for the study, discussion,
and enjoyment of fantastic and mythic literature, especially the works of J.R.R. Tolkien, C.S. Lewis, and Charles Williams ».
L’Amérique du Nord connait également un « mouvement mythopoétique », qui regroupe différents groupes d’action ou de

thérapie (« self-help movements ») s’inspirant des livres de Joseph Campbell “”, de Robert Bly " ou de Clarissa Pinkola
Estes "' . Il s’agit pour eux de puiser dans le folklore et les mythes des modéles de comportement et de spiritualité. Le point

commun de ces groupes est leur recours aux archétypes jungiens et a I’'exégese des contes populaires *', pour fonder un
renouveau de I'approche des différences sexuelles, des réles respectifs des femmes et des hommes — des hommes surtout

@1 car « Mythopoetic » renvoie le plus souvent au courant masculiniste qui se réclame du livre de Robert Bly consacré au
conte « Jean de fer » des freres Grimm. Le terme anglais reste adjectif, et s'il est fréquemment utilisé dans le contexte de la
critique littéraire, on voit qu'il s’est nettement spécialisé dans le champ des « sous-cultures », ou du moins des « quétes
personnelles » mentionnées ci-dessus par John Leavitt.

Dans la langue allemande, en revanche, « Mythopoetik » s'est substantivé et appartient plus nettement au vocabulaire de la
critique littéraire et anthropologique. Il figure dans le titre de quelques essais récents : Mythopoetik. Das Weltbild des

antiken Mythos und die Struktur des nachnaturalistischen Dramas **', Im Zeichen des Dionysos : Zur Mythopoetik in der

russischen Moderne am Beispiel von Vjaceslav Ivanov **', Aspekte zur Mythopoesie und Mythopoetik bei Friedrich von

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 3



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 4

Hardenberg (Novalis) ™, « Asthetische Konzepte der "Mythopoetik" um 1800 » 2,

Les langues romanes utilisent moins ce mot. Un recueil d'essais récent rédigé en espagnol, mais élaboré aux Etats-Unis

(Williams College) a choisi pour titre « Mythopoesis ** ». Quant a la France, le Trésor de la Langue Francaise signale
I'apparition en 1957 de I'adjectif « mythopoétique », défini un peu curieusement par « qui trouve dans les mythes sa
richesse poétique ». Claude Lévi-Strauss I'employait dans la Pensée sauvage, en 1962, pour qualifier son concept de
« bricolage » :

Comme le bricolage sur le plan technique, la réflexion mythique peut atteindre, sur le plan intellectuel, des résultats brillants

et imprévus. Réciproquement, on a souvent noté le caractere mythopoétique du bricolage .

Peu de temps apres, commentant ce passage, Jacques Derrida I'avait relevé :

L'activité du bricolage, Lévi-Strauss la décrit non seulement comme activité intellectuelle mais
comme activité mythopoétique. [...] C'est donc ici que le bricolage ethnographique assume
délibérément sa fonction mythopoétique. Mais du méme coup, elle fait apparaftre comme
mythologique, c’est-a-dire comme une illusion historique, I'exigence philosophique ou

épistémologique du centre *,

Ici « mythopoétique » signifie simplement « qui fabrique des mythes » ou « qui fabrique du mythe ». Dans L’invention de la
mythologie, Marcel Détienne utilise aussi cet adjectif quand il résume la théorie de Karl Ottfried Miller (1797-1840) sur

|"épuisement de la « faculté mythopoétique » vers I'an mille avant notre ére [sic] ' . Dans la lignée de cette conception
d’'une « pensée mythique », on peut noter une premiére proposition de substantivation de « mythopoiétique », celle de Jean-
Jacques Wunenburger pour qui « la tache d'une mythopoiétique consiste a reconstituer les intentionnalités et les procédures
mentales spécifiques a la voie mythique, qui doivent pouvoir se distinguer nettement des visées et des méthodes de la

pensée rationnelle *” ».

Mais c'est sans aucun doute a Pierre Brunel que revient d’avoir proposé le substantif « mythopoétique » dans le registre non
de telles spéculations sur une « pensée mythique », mais d’une poétique d’inspiration aristotélicienne.

Mythopoétique des genres littéraires et critiques

Pierre Brunel emprunte le mot « mythopoétique », on I'a vu, a N. Frye qui I'emploie comme adjectif dans son Anatomie de la
critique, en 1957 ®, et dans le résumé de sa conception des rapports entre « Littérature et mythe », publié dans la revue

Poétique en 1971 "? . Les deux critiques ont en commun de lier I'emploi de ce terme a une réflexion d’ensemble sur la
littérature, sur la création littéraire et sur les genres. La question des genres littéraires leur apparait indissociable de celle
d’un engendrement de la littérature par le mythe. P. Brunel marque toutefois une distance certaine vis-a-vis du critique

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 4



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 5

canadien, dont les principaux postulats sont une conception « archétypale » de la littérature, le lien posé entre littérature et
mythe par le biais du « mythos » et le principe de I'actualisation du « mythos » dans les genres littéraires.

Northrop Fry pose une distinction entre le "mythos" et le « mythe » (« myth »). Mythos est le nom qu’il donne, en reprenant
le terme utilisé par Aristote dans la Poétique, a I'affabulation des ceuvres littéraires (« le mot grec mythos [...] signifie

intrigue ou développement factuel d'une histoire ** »). Le mythos se subdivise selon lui en quatre modalités :« Comedy,
Romance, Tragedy, Irony and Satire ». |l réserve le nom de « mythe » au « type d’histoire qui concerne généralement un

dieu ou toute autre créature divine ® ». Pour lui, « les mythes font partie du corpus d’histoires que chaque société possede
dans les premieres phases de son développement. Ils sont semblables, par leur forme, aux autres histoires parmi lesquelles
nous distinguons les Iégendes et les contes populaires, mais leur contenu comporte un élément d’'importance particuliere et

primordiale ** ». Cette importance particuliere suscite deux types d'interprétation : I'interprétation allégorique,
caractéristique de la tradition judéo-chrétienne, et I'interprétation « archétypale », qui est celle des poétes principalement,

dont I'intention premiere n’est « pas d'interpréter mais de représenter " ». En effet, « alors que I'exégete ou le
commentateur du mythe trouve le sens profond du mythe dans sa signification en tant qu’allégorie, le poéte, en recréant le

mythe trouve son sens profond dans sa structure archétypale ®" ». Ce que N. Frye entend par archétype est différent de ce
que C. G. Jung nomme ainsi, et des « structures anthropologiques de I'imaginaire » de Gilbert Durand. Les archétypes
jungiens sont des éléments structuraux mythiques enracinés dans l'inconscient individuel et collectif. Les archétypes selon
N. Frye sont des images ou symboles récurrents qui unifient et inteégrent I'expérience littéraire, mais en prise directe avec la
dimension sociale et conventionnelle de la poésie.

N. Frye postule une évolution chronologique. Au départ sont les mythes, histoires de dieux ; puis « les mythes s'organisent
en un canon regroupant toutes ces histoires » ; ce canon est appelé « mythologie » , et « représente I'idée que se fait une

société de son contrat social avec les dieux, les ancétres et I'ordre de la nature ® ». La se situe d'ailleurs selon N. Frye la
vraie différence entre mythes et contes : les contes ont « une histoire culturelle nomade » (ils parcourent le monde), tandis
que les mythes « grandissent en relation avec une religion enracinée dans une culture ». Suit une nouvelle étape :

« lorsqu’elle atteint un certain niveau de développement, une mythologie produit une théogonie " ». Enfin, cette
mythologie est soumise a I'interprétation allégorique ou archétypale. Plusieurs années apres |'article de la revue Poétique,
N. Frye écrit dans La Parole souveraine que « les mythes auxquels on ne croit plus, qui ne sont plus rattachés au culte et au

rituel, deviennent purement littéraires *” » . Une difficulté, pour le lecteur du critique canadien, est de comprendre comment
articuler cette conception historique du devenir des mythes avec son affirmation catégorique de « l'identité entre la

littérature et la mythologie “ ». L'explication selon N. Frye est dans I'idée de potentialité littéraire contenue dans chaque
mythe :

[...]il est indéniable que le corpus du mythe, du conte populaire, de la I[égende et le reste de ce
qui émerge de la tradition orale, est déja, par I'un de ses aspects de la littérature ; ce n’est pas
autre chose qui se transformerait en littérature. C'est seulement par une nécessaire économie
de langage que nous parlons d’un mythe, d’'un conte populaire ou d’une légende ; aucune de

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 5



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 6

ces entités n'existe réellement si ce n'est par sa forme verbale spécifique, et cette forme

verbale est une forme littéraire “?

Le mythe est pour lui « une forme littéraire potentielle “’ » dont nous ignorons tout quant a son origine, mais dont le « sens

profond » (I'expression revient souvent sous sa plume) nous est révélée par sa « fortune littéraire ultérieure “* ». Mais
surtout, la transformation de la mythologie en littérature, explique N. Frye, est inséparable de I'apparition des genres
littéraires :

Lorsqu’une mythologie se transforme en littérature, la fonction sociale de cette derniere, de
doter la société d’'une vision imaginaire de la condition humaine, trouve son origine directe dans
son ancétre mythologique. Par ce processus, les formes typiques du mythe deviennent les
conventions et les genres de la littérature, et c’est seulement lorsque les conventions et les
genres sont reconnus comme des caracteres essentiels de la forme littéraire que le rapport de
la littérature au mythe s'impose de lui-méme. L'age d’or mythique devient alors une convention
pastorale, les récits mythiques de la condition déchue et irrémédiable de I'homme fournissent
les conventions de l'ironie, le sentiment mythique de I'écart entre la puissance divine et
I'orgueil humain devient convention tragique, les mythes héroiques fournissent les conventions

du romanesque ',

On reconnait la les quatre grands « genres » énoncés plus haut (« Comedy, Romance, Tragedy, Irony and Satire »), et on
peut donc déduire que la transformation de la mythologie en littérature s’accompagne d’une transformation du « mythe » en
« mythos ». N. Frye associe une conception trés proche du structuralisme de Claude Lévi-Strauss, qui considére qu’un mythe
est la somme de toutes ses versions, et une affirmation non moins claire de la littérarité des mythes :

[...] un récit ou un theme mythique n’est pas une idée platonicienne dont tous les traitements
ultérieurs ne sont que des approximations, mais un principe structural informant de la
littérature et plus nous étudions les prolongements littéraires d’'un mythe, plus notre

connaissance de celui-ci s'approfondit “ .

N. Frye, enfin, oppose la science d’'un coté, qui, « par son appel a la preuve, a la mesure exacte et a la déduction rationnelle
est le langage du désengagement », et de I'autre coté le mythe qui est « le langage de I'engagement » (concern). C'est a ce
point qu’'apparait le terme « mythopoiétique », en tant qu’adjectif qualifiant cet « engagement » qui structure une société,
et dont la littérature est I'un des modes d’expression parmi d'autres :

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 6



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 7

[...] la littérature n’est qu'une partie, méme si c'est une partie centrale, de la structure
mythopoiétique d’engagement qui projette dans la religion, la philosophie, la théorie politique
et de nombreux aspects de I'histoire, la vision que peut avoir une société de sa condition, son

destin, ses idéaux et de la réalité exprimée selon ces facteurs humains “.

Malgré un évident point de rencontre (le postulat de I'existence de deux modes de pensée, I'un rationnel et scientifique,
I'autre non), il serait erroné de confondre cette « structure mythopoiétique d’engagement » avec les courants
mythopoétiques inspirés de la psychologie jungienne évoqués plus haut. N. Frye choisit plutét comme référence Freud, tout
en gardant vis-a-vis de lui une certaine distance :

Depuis le Romantisme, il est fait de plus en plus cas des aspects involontaires de I'ceuvre
d’'imagination et de la facon, en particulier, dont la faculté spécifiquement mythopoiétique,
faculté de création de la forme métaphorique centrale de I'ceuvre littéraire, semble étre
associée aux facultés mentales situées, ou apparemment situées, hors du conscient. Plus
I'exploration de I'inconscient progresse, plus les paralléles entre la littérature, d’une part, et le
réve, d'autre part, sont remarquables. Il est certain que depuis Freud nous sommes habitués a
voir la création refléter les tensions et les conflits propres a I’'ame du poéte aussi bien que ceux
de la société. Le poeme pourrait donc aussi étre dans une certaine mesure une allégorie de la
vie intérieure du poéte et il n"'en manque pas pour affirmer que le « sens profond » du poeme
est ce que le poeme révele inconsciemment. Mais si remarquables que soient les analogies
entre la faculté mythopoiétique et I'inconscient, et aussi exact que soit le fait que les poetes
révelent, et dans une certaine maniere libérent, leurs conflits intérieurs dans leur ceuvre, il n’en
reste pas moins que la faculté mythopoiétique peut difficilement étre identique a I'inconscient
refoulé freudien. A la différence du réve, elle recherche la communication et tient compte de
son auditoire, c’est pourquoi elle doit se situer bien plus prés du conscient. L'art du poéte peut
s’exercer a un niveau purement conscient, ou il peut opérer a un niveau que nous décrivons
vaguement comme instinctif, intuitif, inspiré ou volontaire, lorsque son talent d’écrivain lui dicte

le mot juste, et cela, qu'il soit capable d’en donner la raison ou pas “*'.

Clairement, le critique canadien choisit une approche plus sociologique et poéticienne que psychologique, méme si bien
évidemment la psychanalyse freudienne est I'un des outils efficaces de I'une et de I'autre. La derniere phrase de son article
dit que, « si I'étude du mythe est une branche essentielle de la critique littéraire, il est tout aussi essentiel d'étudier la

structure de la société ' ».

De la théorie de N. Frye, le livre de P. Brunel ne conserve pas tout : P. Brunel refuse la distinction « mythe »/ »mythos » et

de maniere générale la terminologie de N. Frye "*” . Mais il semble garder la méme idée directrice, directement héritée de la

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 7



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 8

Poétique d'Aristote :

Ce que I'on peut appeler critique des mythes en littérature [...] n’est pas I'étude de certains
genres ou aspects de la littérature, encore moins une méthodologie critique consacrée, mais
I"étude des principes structuraux de la littérature elle-méme, plus particulierement de ses

conventions, de ses genres, de ses archétypes ou de ses images récurrentes “"' .

Ce qui change est le sens de « mythes » et de « principes structuraux ». Pierre Brunel récuse la quadripartition des genres,
et revient a la triade « lyrisme, épopée, drame » de la préface de Cromwell. Ensuite, ce n’est pas dans le « mythos », mais
dans « le mythe » grec qu’il va chercher « un point de surgissement des genres ». Ainsi, le lyrisme voit agir les figures
d’Hermes et surtout d’Orphée, les Muses, Arion, Dionysos ; I'épopée met en scene des dieux belligérants, et commence avec
I'invocation a la Muse ; le chapitre consacré au drame revient sur les mythes tragiques du destin, sur I'opposition
nietzschéenne entre Dionysos et Apollon. Les mythes sont a I'ceuvre au sein de ces grands genres, ils sont aussi, explique P.
Brunel, a leur origine ; car, selon lui, « la définition la plus slire du mythe est celle qui le présente comme un récit des
origines [...] celle d'André Jollés, de Mircea Eliade [...]. Mais le propre de cette origine est qu’elle échappe, qu’elle se perd

dans la nuit des temps, dans une préhistoire que I'histoire ne peut nullement appréhender * ». Sa définition du mythe
demeure donc celle qu'il a exposée et développée depuis Mythocritique, en passant par les Dictionnaire des mythes

littéraires, Dictionnaire des mythes d’aujourd’hui et Dictionnaire des mythes féminins ** .

L'exploration de ces relations particulieres entre mythes et genres littéraires ** se rencontre parfois chez d’autres critiques
au détour d’'une théorie plus générale. Je pense, en particulier, a deux théories du picaresque qui illustrent en quelque sorte

le passage des conceptions de N. Frye a celles de P. Brunel. Claudio Guillén **', d'abord, propose de distinguer « mythe » et
« genre » picaresque. Un « mythe » est pour lui un « concentré d’histoire culturelle », qui produit un effet particulier sur le
lecteur ou le spectateur : une impression de « déja-vu », fondée non pas tant sur des préoccupations de genre ou de
technique que sur un simple theme narratif ou dramatique, intrigue (plot) ou scénario (story), et sur le plaisir qui dérive du
fait de le voir ou de I'entendre une fois de plus. Ce plaisir particulier du « déja-vu » implique évidemment un lecteur « au
courant », averti. Selon Guillén donc, quand on parle du « genre » picaresque, on se situe plutdt du coté de I'écrivain, donc
de la poétique, de I'ceuvre en train de se faire. Quand on parle de « mythe », on est plutét du cété du lecteur ou du critique,
donc de la réception. Il y a « mythe picaresque » lorsque, devant une ceuvre, le lecteur a I'impression de retrouver le

N

scénario défini précédemment. Ulrich Wicks ®', ensuite, a donné un nom « grec » a ce « mythe picaresque » : celui de
Sisyphe. Le picaro, explique-t-il, roule la pierre du damné des Enfers : aussitot qu'il croit étre arrivé au terme d’une
mésaventure, il « retombe » et doit a nouveau gravir une montagne de difficultés : le rythme picaresque est un « rythme de
Sisyphe ». D'ailleurs, dans le roman de Mateo Aleman, le héros se compare lui-méme a Sisyphe. Wicks commence donc son
répertoire des fictions picaresques avec I'« archétype » du Trickster et deux mythes grecs, Sisyphe et Hermes, pour aller

jusqu'a des films du XX° siecle (Little Big Man, Midnight Cowboy, Zelig). On peut penser aussi a des exemples plus connus,
comme celui d'Edipe devenu paradigme du détective de romans policier.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 8



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 9

Dans une perspective métacritique, il est intéressant non seulement de théoriser le rapport entre tel mythe et tel genre,
mais aussi de faire I'histoire de ces rapprochements : montrer par exemple le role joué par l'illustration mythologique, aux
débuts de I'imprimerie, pour classer les livres en fonction de leur genre. Il faut noter aussi I'importance d’un phénomeéne
plus récent mais qui semble prendre une ampleur considérable : celui qui associe le nom d'un mythe, non plus a un genre
littéraire, mais a un genre de la critique littéraire. Jean Starobinski a distingué dans la relation critique le regard de Psyché

de celui d'Actéon “” . Daniel-Henri Pageaux a élu Hercule, Amphion, Vertumne et Amalthée pour désigner les aspects de sa

démarche comparatiste ** . Les courants critiques actuels, en effet, prennent volontiers une figure mythique comme
embléme soit de leur objet, soit de leur démarche. Arachné est ainsi devenue une figure privilégiée de la critique féministe
des textes, Ganyméde des « gay and lesbian studies », etc. Anne Tomiche a montré tout récemment I'annexion de
Philomele par la critique féministe et post-colonialiste, qui dégage du récit ovidien une sorte de vulgate constituée d’'une
série de motifs (femme violée, langue coupée, toile tissée pour dénoncer et venger le viol) servant a lire toutes sortes de

textes, méme sans allusion explicite a Philomele **' .

La démarche théorique de Pierre Brunel dans ce livre sur les genres est résumée a la fin du « prologue », inspiré par
Mallarmé :

A I’égard d’un évolutionnisme désuet auquel le XIX® siécle crut passionnément, les
contemporains éprouvent une certaine défiance. La démarche mythocritique impose, non pas
une révolution copernicienne, mais bien plutét un retour a Ptolémée. Elle va chercher dans le
mythe un point de surgissement du genre. Et le genre méme étant susceptible d’évolution, ses

modalités seront d’autant plus sensibles qu’on verra la mythologie a I'ceuvre ** .

On voit que le nom de la méthode a I'ceuvre ici demeure « mythocritique » : « mythopoétique », dans le titre, ne désigne
donc pas la méthode mais I'objet de I'ouvrage. Faire une « mythopoétique des genres », c’est utiliser la mythocritique pour
voir et montrer comment les mythes fabriquent les genres littéraires, comment il les travaillent. C’'est considérer les mythes
comme a l'origine des genres, et également comme « a I'ceuvre », au travail au sein d’eux.

Je voudrais proposer ici un glissement, un déplacement supplémentaire du sens et de I'emploi du mot « mythopoétique » ;
en faire non seulement un objet d’étude, mais une pratique de lecture. De la mythocritique a la mythopoétique, le regard
changerait de point focal. La mythocritique peut s’entendre comme une herméneutique du texte littéraire. P. Brunel la
définit comme « un mode d’analyse littéraire », qui examine et discerne la « présence des mythes dans le texte littéraire »,

selon trois modes : « émergence », « flexibilité » et « irradiation * ». Ce que je propose ici d’appeler mythopoétique, en
empruntant donc a mon tour un mot forgé par d’autres, concerne le geste créateur (la poiesis) — a la fois « invention » et
« travail »— non seulement des ceuvres, mais aussi des mythes eux-mémes. Du coup, le statut et la définition du « mythe »
changent eux aussi. La mythocritique pose les mythes comme une donnée, antérieure et extérieure au texte, que le regard
critique aurait pour tache de reconstituer avant de |'utiliser en tant qu’opérateur dans sa lecture de I'ceuvre, comme I'écrit
Pierre Brunel dans Mythocritique :

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 9



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 O

Par le statut méme d'antériorité qui les caractérise, les mythes se situent en dehors du texte

[...]1. lls sont des pré-textes, mais aussi des hors-textes ' .

Une mythopoétique ne postulerait, quant a elle, ni antériorité, ni extériorité des mythes par rapport a la littérature. Elle
s'attacherait en revanche a examiner comment les ceuvres « font » les mythes et comment les mythes « font » I'ceuvre :
non seulement de quel « travail » les mythes sont les acteurs, les agents — a I'exemple de ce que Pierre Brunel a justement
réalisé dans sa Mythopoétique des genres — mais aussi de quel « travail » ils sont le résultat, le produit, le « fait », ainsi que

Pierre Brunel aussi I'a montré, en particulier & propos de la figure d’Electre ',

Le refus d’'une extériorité du mythe par rapport a la littérature était déja plus qu’esquissé par Northrop Frye. Son invention
d’une distinction entre « mythe » — qui lui permettait de sauver I'idée d'une antériorité du mythique par rapport au littéraire
— et «mythos », qui rendait bien compte de I'évidence des textes, était la trace, me semble-t-il d’'un malaise ou d’'une
hésitation. Pierre Brunel, on I'a vu, récuse tout a fait cette distinction, et démontre bien, dans I'ensemble de son ceuvre
mythocritique et tout particulierement dans sa Mythopoétique des genres, la littérarité des mythes. Car, tout en se référant

aux définitions d'André Jollés et de Mircea Eliade, Pierre Brunel a utilisé aussi celle du poéticien Henri Morier *’ qui décrit le
mythe comme une « conception collective, fondée sur les admirations et les répulsions d'une société donnée », et en a
déduit, sinon un refus de définition, a tout le moins une définition ouverte :

Vous observerez qu’une telle définition large peut englober aussi bien I'« histoire sacrée » de
Mircea Eliade que la représentation collective mystificatrice de Roland Barthes. Elle nous
permet aussi de passer d’une littérature mythologique, conservatoire ou véhicule d’'images et
de récits mythiques, a une littérature créatrice de mythes. C'est peut-étre retrouver sa vocation

premiere ',

La mythopoétique pourrait donc aller surtout dans ce sens : montrer comment la littérature est créatrice de mythes, et, du
méme coup, prendre acte d’une impossible restriction de la définition du mot mythe. Car il reste indéniable que ce mot fait

probleme : Suzanne Said I'appelle « catégorie poubelle ' » ; André Siganos encore tout récemment refuse qu'il fasse office

de « concept fourre-tout " ».

La fiction du mythe

Can myth be saved ? »> « Can myth be saved ? », demandait de fait, tout récemment, I'helléniste Gregory Nagy . Dans le
vocabulaire contemporain courant, le spectre de significations du mot est des plus larges. Il existe toutefois une

spécialisation du mot qui s'est précisée au cours du XX® siecle, et qui le relie directement aux notions de « sacré » et
d’« origine ». C'est, essentiellement, la définition de Mircea Eliade, affirmant : « le mythe raconte une histoire sacrée ; il

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 10



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 1

relate un événement qui a eu lieu dans le temps primordial, le temps fabuleux des commencements ' ». Sauver le mythe,
a mon sens, n'est toutefois pas tenter a toute force de démontrer la validité de ce sens prétendument scientifique du mot.

Car, dans les derniéres décennies du XX® siecle, les travaux de plusieurs chercheurs, en particulier, en France, autour du
centre Louis Gernet, ont convergé vers une certitude : celle que ce « mythe » des historiens des religions et des
anthropologues n’existait tout simplement pas. En 1980, Jean-Pierre Vernant écrivait :

Le mythe est un concept que les anthropologues ont emprunté, comme s'il allait de soi, a la
tradition intellectuelle de I'Occident : sa portée n’est pas universelle ; il n'a pas de signification
univoque ; il ne correspond a aucune réalité spécifique. Au sens strict, le mot mythe ne signifie

rien ",

La mythologie était au méme moment qualifiée d'« invention » par Marcel Détienne. « Genre introuvable, en Grece comme

ailleurs " », « concept impossible " », ce mot qui passe encore aujourd’hui aux yeux de bien des gens pour, a la fois, avoir
une valeur universelle, et étre issu du vocabulaire philosophique grec, a été forgé, en réalité, a partir d'un mot grec dont le
spectre de significations est des plus ouverts, et il n'est rien moins que certain qu’on puisse le tenir pour opérant partout et

toujours ' . Le genre narratif particulier, oral, de caractére religieux, mettant en scéne des personnages sacrés, que
s'acharnent a définir les continuateurs de Mircea Eliade ne se rencontre jamais en dehors d'une contextualisation. Il est une
fiction, une reconstitution, de mythologues, hantés par la question des origines et du sacré pour des raisons philosophiques

ou idéologiques qui ont parfaitement et salutairement été déconstruites il y a peu par Daniel Dubuisson ",

Parallelement a cette évolution de I'« école francaise » des Vernant, Détienne, Vidal-Naquet, Calame etc., le philosophe
allemand Hans Blumenberg récusait lui aussi la validité de la question de I'origine dans un texte fondamental, d'abord
composé en 1971 dans le cadre du groupe de recherches « Poétique et herméneutique » qu'il avait fondé en 1963 avec
Clemens Heselhaus, Wolfgang Iser et Hans Robert Jauss. Ce texte posait les bases de ce qui allait ensuite étre développé
avec I'exemple de Prométhée dans Arbeit am Mythos :

Une facon de considérer le mythe comme celle que nous proposons ici ne cherche pas a éclaircir, de maniére historique ou
philologique, ce que « le mythe », originairement ou dans une phase déterminée de notre histoire (éventuellement de notre
préhistoire), a pu étre ; plutét le mythe est-il compris ici comme étant toujours passé au stade de sa réception. Croire qu’une
telle facon de considérer le mythe est secondaire — et donc d’un intérét secondaire —, c’est partir d’'une distinction entre
I'objet et les modalités de sa compréhension que les sciences de la nature ont rendue obligatoire, et pour laquelle tout
résultat obtenu concernant un objet refoule les résultats antérieurs en les abandonnant a un intérét « désormais purement
historique ». En tant qu’'objet des sciences de I'esprit, les ceuvres ayant une efficience historique ne jouissent d’aucune
préséance vis-a-vis des résultats de leur action, parce que et pour autant que leur origine n'a aucune dignité particuliere —
comme ce serait le cas par exemple dans une métaphysique de I'art concu comme production originaire s'accomplissant
avec l'aide des muses, de la magie ou de l'inspiration, grace au génie méme. Production et réception sont équivalentes,
pour autant que la réception est en mesure de s’articuler. Il ne s’'agit justement pas de « recouvrer le sens perdu » ; ce

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 11



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 2

serait la simplement, pour ce qui concerne notre probleme, tomber dans un mythe de la mythologie. L’originaire reste a
I'état d'hypothése, vérifiable uniquement grace a la réception. Ni Homere, ni Hésiode, ni encore les présocratiques ne nous
offrent quelque chose qui releve d'un commencement absolu ; eux-mémes produisent a partir d’'un acte de réception ou,
pour I'exprimer autrement, ne nous deviennent compréhensibles que si nous faisons cette supposition. L'antithese entre
originalité créatrice et secondarité herméneutique est inutilisable : méme si I'originaire se donnait a saisir, en présentant
cette qualité il serait d'un intérét proprement stupéfiant, mais impossible a articuler. C'est lorsqu’on le comprend comme
une hardiesse vis-a-vis de I’'ancien et en relation avec lui que I'attrait du nouveau débouche sur la jouissance de la
compréhension. Les commencements absolus nous laissent sans voix, nous privent de I'usage méme du langage. Cela
toutefois, I’hnomme le supporte le moins du monde et c’est en vue de I'éviter ou de le surmonter qu'il a entrepris la plupart

des efforts de son histoire "' .

« Production et réception sont équivalentes » : la tache de qui s'intéresse aux mythes n'est donc pas de spéculer sur
I'origine « du » mythe ni de la « pensée mythique ». Le mythe n’est pas une essence ni une idée : il existe en tant que
phénomeéne. Il n'y a aucune possibilité d’ontologie du mythe, mais une nécessaire « phénoménologie de la réception du

mythe "% ».

H. Blumenberg met donc a I'écart la question de I'origine ; il récuse du méme coup le lien supposé entre mythe et sacré.
Aristote commencait ses lecons de Métaphysique avec une trés remarquable déclaration : se poser a soi-méme des
questions et s’étonner des phénoménes, c’est déja savoir qu’'on les ignore, disait-il, et « c’est pourquoi I'ami des mythes

(philomuthos) est en quelque maniere ami de la sagesse (philosophos), car le mythe repose sur I'étonnement " » (ou :
« est constitué de choses étonnantes » : 0 gar muthos sugkeitai ek thaumasién). Loin de donner, comme on le lit souvent,
des réponses aux questions que I'homme se pose sur le monde, les mythes sont donc pour Aristote des questions. Il est
tentant de rapprocher de cette proposition les phrases suivantes d'H. Blumenberg dans son texte de 1971, méme si pour lui
ce n'est pas I'étonnement qui est premier, mais I'effroi, I'horreur :

En ce qui concerne le potentiel d'efficience du mythe, il est essentiel de bien voir ceci : ce n’est
pas la force de conviction de réponses anciennes a des énigmes prétendument intemporelles
de I'numanité qui fonde la persistance des configurations mythiques, mais plutét I'existence
implicite en elles de questions qui sont découvertes, dégagées et articulées dans leur réception
et dans le travail qui s'accomplit sur elles. Que les mythes cosmogoniques possedent encore un
pouvoir de fascination a I'époque des cosmogonies théoriques ne tient pas a la réponse qu'ils
formulent a la question théorique sur I'origine du monde, mais plutét au surgissement de
questions aussi puissantes qu’élémentaires qu’une théorie de I'origine du monde laisse sans
réponse, et qui sont plutét du type de la grande question leibnizienne : « cur potius aliquid
quam nihil ». Pour nous il est déja trop évident que la science a appris a ne méme pas soulever
des questions auxquelles elle ne prévoit pas de pouvoir répondre avec ses propres moyens,
pour gu’on ne soit pas frappé par I'inconscience avec laquelle le mythe se place a la lisiere de
ces questions-abimes, sans qu’on les lui pose. L'histoire de Prométhée ne répond a aucune

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 12



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 3

question sur I'hnomme, mais elle paraft renfermer toutes les questions qu’on se pose a son

propos " .

Arbeit am Mythos va plus loin encore : « Mythen antworten nicht auf Fragen, sie machen unbefragbar » (« les mythes ne
répondent a aucune question, ils rendent inquestionnable ») ; « der Mythos braucht keine Frage zu beantworten ; er erfindet,

bevor die Frage akut wird und damit sie nicht akut wird " » (« le mythe n’a pas besoin de répondre a une question ; il
invente, avant que la question ne devienne urgente et pour qu’elle ne devienne pas urgente »). Hans Blumenberg est la
référence de Hans Robert Jauss dans ses positions, beaucoup plus célebres en France que celles de son inspirateur, sur la
théorie de la réception et de I’herméneutique littéraire :

L'histoire littéraire d’'un mythe n’est plus une sorte de monologue, ol s'exprime
progressivement un sens préexistant dans sa pureté et sa plénitude originelles, mais une sorte
de dialogue, qui devient une appropriation croissante d’ceuvre en ceuvre a travers |'histoire
d’'une réponse a une grande question qui touche tout a la fois 'hnomme et le monde; cela étant,
avec chaque nouvelle formulation de la question, la réponse peut avoir encore un autre sens.

Ce que I'on appelle le « dialogue des auteurs » devient ainsi un « polylogue » entre I'auteur

ultérieur, son prédécesseur détenteur de la norme et le mythe qui joue le role de tiers absent *

Deux autres conséquences majeures découlent de ces affirmations de H. Blumenberg : d'abord confondre mythe et sacré,
mythe et religion ou rituel est une erreur et méme un contresens ; ensuite, prendre au sérieux la mythologie est
méconnaitre précisément son manque de sérieux constitutif. Loin d'étre, comme le prétendait M. Eliade, des « histoires
sacrées », les mythes selon H. Blumenberg viennent, au contraire, apres la terreur qu'inspire « I'absolutisme de la réalité »
et sont des instruments pour la surmonter. Le sacré pétrifie, méduse, rend muet ; ouvrir la bouche pour donner des noms
aux dieux et raconter des histoires a leur sujet, c’est évidemment avoir dépassé ce stade. S’inspirant du texte de Freud
Inhibition, symptéme, angoisse (1924), H. Blumenberg distingue I'angoisse indéterminée et panique d’'une part, et la peur
spécifique qui en est une premiere rationalisation d'autre part. Le mythe pour lui procéde de la peur en tant que réaction a
I'horreur suscitée par « I'absolutisme de la réalité » : il crée des images pour la dominer, pour rendre « I'inquiétant familier

et acceptable » (unheimlich heimlich) *" . Les mythes ne sont pas le décalque de rituels religieux ou d’une quelconque
théologie ; il est probable qu'ils viennent apres eux. lls font office d’agents de résistance au dogme théologique : « le mythe
ne tend pas vers I'absolu, mais plutoét dans la direction opposée aux catégories qui déterminent la religion et la

métaphysique *' ».
Il importe donc de prendre garde que les mythes ne sont pas étrangers a la philosophie et a la pensée logique, au contraire.

Peut-étre n’en finira-t-on jamais tout a fait avec la vieille opposition entre mythos et logos ; mais il faut du moins avoir
conscience de sa précarité, que soulignait Pierre Brunel, en 1974, dans le premier chapitre de son Mythe de la

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 13



SOCIETE FRANGAISE
DELITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 14

métamorphose "' . Dans un court texte intitulé « Edipe ou : Le mythe raisonnable " », écrit en 1932 a propos de la
représentation de I'GEdipe d’'André Gide, Walter Benjamin citait Gide lui-méme :

« Comment a-t-on pu croire a cela ? » s'écrie Voltaire. Et pourtant chaque mythe, c’est a la raison d'abord et seulement qu'il
s'adresse, et I'on n'a rien compris a ce mythe tant que ne I'admet pas d’abord la raison. La fable grecque est
essentiellement raisonnable, et c'est pourquoi I'on peut, sans impiété chrétienne, dire qu'il est plus facile d'y croire qu’a la

doctrine de saint Paul, dont le propre est précisément de soumettre, supplanter, « abétir » et assermenter la raison ',

et le commentait ainsi :

I"écrivain ne prétend pas que la raison (ratio) ait tissé la légende grecque, ni qu’en elle
seulement se trouve le sens grec du mythe. L'important est plut6t la distance entre le sens
actuel et cet ancien sens, et la maniere dont la distance par rapport a I'interprétation ancienne
est simplement une proximité nouvelle par rapport a la Iégende elle-méme, par elle le nouveau

sens s'offrant inépuisablement a de nouvelles découvertes .

Il intéresse grandement I'histoire, celle de la philosophie comme celle de la littérature, de retracer le développement et le
poids idéologico-politique de ce concept méme de mythe, d’expliquer comment et pourquoi a partir du mot grec on a forgé,
fabriqué, travaillé le concept de mythe. Cette histoire commence a étre connue pour certaines périodes essentielles, grace

en particulier au chemin tracé par Marcel Détienne " . |l reste encore toutefois bien des chapitres a écrire, a commencer par
I’histoire des refus et contestations de la mythologie et celle de la concurrence entre mythologie classique et mythologie

biblique. C'est I'histoire du mot qu'il faut écrire, comme en avertit Jean-Louis Backés ' : « mythe » (myth, Mythus, mito...)
est « un nouveau venu » dans les langues de I'Europe. Il apparait en Allemagne dans les dernieres années du XVIII® siecle,

en France dans les premieres années du XIX®. On ne le rencontre en anglais que vers 1830 ; I’Académie Russe ne
I'enregistre qu’en 1847, I'’Académie Espagnole en 1884. Mais c’est surtout I'histoire et la pensée de la fascination pour ce
mot qui est a construire, dans la lignée des travaux de Daniel Dubuisson : on comprendra mal les phénomenes de mode et
de société qui précipitent aujourd’hui le grand public vers I'ésotérisme et les spéculations psychologiques les plus

hasardeuses, ce qui fait le succés mondial d'un Da Vinci Code, tant qu’on n'aura pas vraiment démélé ce que le XIX® siécle

cherchait dans I'idée d’« origine », et le XX° dans celle de « sacré ™ ».

De la fiction au mythe : fictions mythiques

Pour « sauver le mythe », différentes méthodes ont été essayées : celle de N. Frye, qui distingue entre « mythe » et

« mythos », celle d’André Siganos, qui distingue entre « mythe », « mythe littéraire » et « mythe littérarisé *” », etc. Rien
n'y fait, le mot géne, a juste titre comme on vient de le voir, et cette géne peut conduire a tenter de I"éliminer du
vocabulaire critique : on le remplace alors par son équivalent latin, fabula, ou francais classique, fable. On veut éviter ainsi
I"anachronisme, en tachant d'appliquer aux époques étudiées les concepts qu'elles-mémes Iégitimaient, et en intériorisant

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 14



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 5

N

I'historicité de la notion ; c’est une tendance actuelle, et parfaitement justifiée a mon sens, des études portant sur la
Renaissance et I'age classique. On peut aussi mettre a distance les mots « mythe », « mythique », mythologique » par un
emploi systématique des guillemets, signe d'une méfiance soulignée ainsi par Jean-Marie Schaeffer : « j'ai quelques

réticences a me servir de cette notion, qui me semble étre pour une part non négligeable un artefact savant “’ ».

En réalité, le mythe n’a pas besoin d’étre « sauvé », au contraire : il existe, on parle tellement de lui ! Il n’existe méme que
trop, sous diverses formes, dans un trés large spectre de définitions. Il est donc sans doute vain de s’acharner a |égiférer
sur I'emploi du mot, de tenter de lui découper un territoire d’usages légitimés par une autorité scientifique ; car les pétitions
de principe n'empécheront jamais I'usage d’exister et de se développer. Il faut au contraire prendre acte de la labilité de la

définition, et partir justement des usages du mot pour construire I'’étude de ce que ce mot désigne “” . Je citerai une fois
encore Marcel Détienne :

L'illusion mythique triomphe de faire croire aux inventeurs modernes de la mythologie que rien
n'est plus concret, plus réel, plus évident que le mythe. Dans I'enquéte sociologique menée au
pays du mdthos par un sage indigéne, le mythe, au contraire, récite sa diversité, si complete
qu'il fait, a vrai dire, fleche de tout bois. N'est-il pas dispersé entre le nom propre et I'épopée, le
proverbe et la théogonie, la fable et la généalogie ? La mythologie, habitée par le mdithos, est
un territoire ouvert ou tout ce qui se dit dans les différents registres de la parole se trouve a la
merci de la répétition qui transmute en mémorable ce qu’elle a sélectionné. Et le mythe, loin de
conférer a la mythologie I'identité qu’il semble lui devoir, révele en allant d’un sens a I'autre

qu'il est un signifiant disponible ®*' .

C'est précisément sur ce trés large spectre d'usages du « signifiant disponible » qu’une critique littéraire peut « travailler »,
car il permet de rencontrer d'autres tres larges spectres de sens, ceux de deux autres mots qui intéressent directement un
questionnement sur la poétique, c’est-a-dire les mots « fiction » et « écriture » :

La voix fugitive et la parole vive font partie des inventions de la mythologie, de ses leurres, des
mirages toujours renaissants qu’elle se plait a susciter, en s’inventant au long d’une histoire
dont il fallait reconnaitre le parcours, flt-ce de facon provisoire. Car la mythologie, au sens grec
— a la fois fondateur et toujours assumé —, se construit a travers des pratiques scripturales,
dans la mouvance impérieuse de I'écriture. Une histoire de I'intérieur, rivée a la sémantique de
mdthos, oppose un démenti formel a I'affirmation d’usage que la mythologie ne connait ni lieu,
ni date de naissance, qu'elle n'a pas d’inventeur, de méme que les mythes ne connaissent pas
leur auteur. L'enquéte généalogique exhibe son état civil : le « mythe » est né illusion. Non pas
une de ces fictions produites inconsciemment par les premiers locuteurs, une de ces ombres

que le langage primordial jette sur la pensée, mais un fictif consciemment délimité,

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 15



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 6

délibérément privatif ©*

Aristote use du méme mot « mythos » dans le passage de la Métaphysique cité plus haut, et lorsqu’il le définit, dans la
Poétique, comme « le principe et si I'on peut dire I'ame de la tragédie ' », c’est-a-dire la « représentation de I'action » ou

« le systéme des faits " ». Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot signalent la coexistence aussi a I'intérieur méme de la
Poétique de deux sens du mot, I'un qu'’ils traduisent dans leur Index des notions par « histoire » (le « mythos » de Frye, que
les poéticiens a partir de la Renaissance appellent « fable »), I'autre par « histoires traditionnelles, transmises » (au sein
desquelles on peut compter les « mythes » de Frye, « histoires de dieux »). La seule différence posée explicitement par
Aristote est dans la notion d’héritage : on peut, dit-il, composer une tragédie sur un sujet hérité, traditionnel (mais il faudra
de toute facon en faire une « histoire », un « mythos », un « systéme des faits »). On peut aussi inventer une « histoire »
nouvelle :

[...]11l ne faut pas vouloir a tout prix s’en tenir aux histoires traditionnelles (t6n paradedomenén
muthén) qui forment le sujet de nos tragédies ; c’est méme une exigence ridicule puisque aussi
bien ce qui est connu ne I'est que d’'une minorité, mais il n'empéche que cela plait a tout le
monde.

Il ressort clairement de tout cela que le poéte doit étre poete d'histoires (poiétén [...] tén
muthén) plutoét que de metres, puisque c’est en raison de la représentation qu’il est poéte, et
que ce qu'il représente, ce sont des actions ; a supposer méme qu'’il compose un poéme sur des
événements réellement arrivés, il n'en est pas moins poéte ; car rien n'empéche que certains

événements réels ne soient de ceux qui pourraient arriver dans I'ordre du vraisemblable et du

possible, moyennant quoi il en est le poete “” .

« Mythos » est dans tous les cas le scénario de I'histoire racontée, jouée ou citée tel que le poéte a chaque fois I'invente.
Mais il existe des « mythoi » hérités, transmis par une mémoire collective, et des « mythoi » inventés, nouveaux. C'est donc

a la poétique proprement dite de s’interroger, comme elle le fait fort bien “, sur I'invention des mondes fictifs et sur le
fonctionnement de la fiction, c’'est-a-dire sur le « mythos » aristotélicien dans son ensemble. La tache d'une mythopoétique
comparatiste est plus particuliére : examiner comment certaines fictions deviennent des mythes, a la faveur d’un processus
de réception et de réécriture, de mémorisation et de déformation. Ou, pour parler en termes aristotéliciens, examiner
comment et pourquoi certains « mythoi » deviennent des « mythoi hérités ».

Un récent article de Marielle Macé, sous le beau titre de « fables pensives », étudie la présence de la fiction dans quelques
essais de Roger Caillois : le récit fictif d'un épisode de la vie de Direr, la fable du preneur de rats de Hameln, un conte
musulman, et un épisode de I'épopée japonaise ; elle les confronte a une méditation de Paul Valéry sur « I'homme a la
coquille ». En s’inspirant des catégories posées par Gérard Genette dans Fiction et diction, M. Macé pose et vérifie dans cet

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 16



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 7

article une hypothése : celle que « le discours réflexif se laisse volontiers transformer, glisser vers la fiction, que c’est méme
une de ses pentes privilégiées, mais qu’'il cherche a maitriser pragmatiquement ce glissement [...], fait en sorte par exemple
que le lecteur rétablisse derriere chaque mouvement vers la fable une intention de type allégorique, une fonctionnalité

argumentative ». Et, ajoute-t-elle, « le lecteur d’essai, a son tour, cherche la fable “ ». Si I'on admet de la sorte que tout
texte connait la tentation — conjurée ou non — de la fiction, on peut aussi, je crois, postuler que cette fiction, selon la
fortune qu’elle connait, est un mythe en puissance. Certes, cela semble contredire, a la lettre, les propositions de Thomas
Pavel qui soutient au contraire dans Univers de la fiction :

[...] avec le temps, I'adhésion de la société a la vérité des mythes décroit graduellement : ce
long processus finit par miner le statut privilégié des territoires mythiques. Mais, ces territoires
ne disparaissent pas pour autant : ils forment un réseau trop complexe et trop habilement
agencé pour que la société I'abandonne. Les mythes, du moins une partie d'entre eux, se
transforment en fiction. Les territoires restent inaccessibles, mais pour des raisons différentes.
La distance aux mythes nous sépare des espaces sacrés, ouverts peut-étre a des genres
particuliers de voyages (l'initiation, les rituels, la mort) ; la nouvelle distance fictive est

imperméable aux techniques religieuses traditionnelles **”

Mais c’est que Thomas Pavel, ici, restreint I'emploi du mot « mythe » a des récits qu'il qualifie lui-méme de « religieux » et
« sacrés ». |l fait référence a des « mythes » compris comme des histoires mettant en scéne des dieux et liés a des
croyances. L'idée est la méme que celle de N. Frye citée plus haut (« les mythes auxquels on ne croit plus, qui ne sont plus

rattachés au culte et au rituel, deviennent purement littéraires " ; seulement, le mot « fiction » a désormais remplacé
I'adjectif « littéraires ». C'est ce méme sens que mobilise aussi Jean-Marie Schaeffer lorsqu'il récuse, quant a lui,
I'assimilation des « mythes » (avec des guillemets) a la fiction. Réservant le mot « fiction » a la désignation d’une « feintise
ludique partagée », il refuse, en bonne logique, qu’on I'utilise pour les « croyances auxquelles les hommes qui les tiennent

pour vraies adherent " ». C'est dailleurs sur I'analyse de Thomas Pavel qu'il s'appuie alors, rappelant que selon celui-ci
« tandis que la croyance aux mythes de la communauté est obligatoire, I'adhésion a la fiction est libre et clairement limitée

du point de vue spatial et temporel " ». |l peut alors envisager le cas des « mythes » qui sont sortis de leur régime initial
de croyance tenue pour vraie, soit pour des raisons historiques (affaiblissement de la religion de référence), soit pour des

raisons géographiques (parce que ces « mythes » sont lus par d’autres civilisations ") :

Dire que Gilgamesh est une fiction, c’est émettre une contre-vérité. En revanche, il est sans
doute vrai que dans notre culture il fonctionne comme une fiction : dans la mesure ou nous
vivons dans une société dans laquelle ce récit ne trouve pas de point d'accrochage avec les
croyances que nous tenons généralement pour vraies ou fausses, nous avons spontanément
tendance a le lire sur le mode fictionnel. Pour les croyants appartenant a I'une ou l'autre des
religions ayant actuellement cours, Gilgamesh ne saurait plus concurrencer les récits auxquels

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 17



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 8

ils adherent, puisqu’il fait partie d'une religion qui a disparu. Pour les non-croyants, il ne saurait
plus constituer une fausse croyance, puisqu’il n'y a plus personne pour y croire. Il n’en reste pas
moins que, ce faisant, l'usage actuel impose le cadre pragmatique de la fiction a un ensemble

de représentations qui n’en relevaient pas dans leur contexte intentionnel d’origine "*' .

Pour J.-M. Schaeffer, il s’agit dans ce chapitre de son livre de distinguer la « feintise ludique partagée » qu’est la fiction des

« croyances fausses ou illusions " ». C'est donc tres clairement du statut religieux des mythes qu’il s'agit, non du
« mythos » aristotélicien, bien au contraire. D’ailleurs, apres avoir d’emblée, au début de son livre, exprimé sa méfiance

devant I'emploi du mot « mythe " » et renvoyé a ce propos aux travaux de Marcel Détienne, J.-M. Schaeffer précise dans
ce méme chapitre les raison de cette méfiance : « les ‘mythes’, écrit-il, ne sont évidemment jamais que les croyances des

autres ™ », Son refus d'intégrer les « mythes » a la fiction est donc la conséquence de l'usage particulier du mot
« mythe », ou plutot des deux usages, qu'il a choisis : I'usage dit « ethno-religieux », renvoyant a la définition du mythe
comme « histoire sacrée », et I'usage dérivé, hérité des condamnations judéo-chrétiennes et rationalistes de la mythologie
paienne, qui voit dans les « mythes » des superstitions ou des croyances fausses. Et il est bien évident que son
raisonnement, dans cette mesure, ne saurait étre mis en cause.

J.-M. Schaeffer souléve en outre deux questions importantes au détour de cette analyse. La premiere est celle de ce que

Gérard Genette appelle I'« état involontaire de fiction " », état qui est celui des récits religieux (il dit « mythes »)
auxquelles on ne croit plus. J.-M. Schaeffer accorde que, dans ce cadre, « leur fictionnalisation permet de [...] recycler [les
« mythes »] en supports de satisfaction esthétique, et donc de continuer a en tirer un profit en termes cognitifs et affectifs

9 ». Dans notre culture contemporaine, me semble-t-il, ces questions de croyance et de fictionnalisation se posent avec

plus d’'acuité pour les mythes bibliques que pour les mythes gréco-romains "' . La seconde question apparait lorsque J.-M.
Schaeffer poursuit dans sa critique du mot « mythe », en reprochant aux « mythologues qui ne veulent pas disqualifier les
croyances des sociétés qu'ils étudient » d’étre aveugles « au fait, pourtant fort intéressant, que les séances narratives a
partir desquelles ils reconstituent les prétendus ‘mythes’ peuvent fort bien combiner des séquences ‘tenues pour vraies' par

le conteur et son auditoire (par exemple les récits généalogiques) avec des séquences clairement posées comme fictives "
». J.-M. Schaeffer a glissé de I'exemple de Gilgamesh, vaste et antique épopée que nous avons recue dans une forme écrite,
a celui de récits oraux tels que les collectent et les transcrivent ethnologues et anthropologues. Or, me semble-t-il, la tres

sérieuse et tres justifiée critique qu'il formule " ne vaut pas seulement pour le second exemple : on peut envisager que
différents régimes de croyance et de vérité soient mélés ou se succédent, qu’« imagination fictive et croyance sérieuse »

coexistent au sein des « bricolages pragmatiques » que peuvent étre tous les « prétendus récits mythiques " », oraux ou
écrits, anciens ou modernes. Dans cette mesure, peut-étre faudrait-il réévaluer I'idée que « dire que Gilgamesh est une
fiction » soit « émettre une contre-vérité ». Car sans doute y avait-il dans Gilgamesh beaucoup de « croyances sérieuses »
pour ceux qui le récitaient et pour ceux qui I’entendaient ; mais il n'y avait peut-étre pas moins aussi d’'« imagination
fictive ». La question de la croyance et de la vérité se pose a propos de celui qui invente le mythe, de celui qui le raconte, de
celui qui I'entend ou le lit, et du critique qui en propose une théorie. La voie a suivre pour réfléchir a ces problémes
essentiels a été ouverte par Paul Veyne, qui affronte l'interrogation trop souvent éludée « les Grecs ont-ils cru a leurs

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 18



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 9

mythes ? », et y répond en mettant en évidence I'existence d'une pluralité de « mondes de vérité » et de « régimes de

croyance "' », La réflexion de J.-M. Schaeffer sur la fiction porte précisément aussi sur cette question-la, qui ouvre un vaste
et passionnant domaine de recherche. L'enjeu n’est pas seulement le sens a donner au mot « mythe », mais aussi celui du
mot « fiction », son rapport au jeu, a I'imagination, a la réalité et a la vérité.

Lorsque je pose I'hypothese que des fictions deviennent mythes, ou, pour le dire autrement, qu'il existe des fictions
mythiques, il ne s’agit donc pas pour moi de construire une généalogie, ni méme de renverser la construction généalogique
selon laquelle les mythes auxquels on ne croirait plus deviendraient fictions. Il me semble bien, en effet, qu'il n'y a pas autre
chose dans ce postulat que I'idée de sécularisation. Mais il ne peut y avoir de sécularisation que s'il y a eu d'abord du
religieux ou du sacré. Or, je I'ai dit, on a intérét a donner un sens large au mot mythe, englobant certes des récits relevant
de religions, mais excédant trés largement ce sens. Et méme les « mythes »-histoires de dieux ne sont pas réductibles au
religieux ni au sacré, soutient Hans Blumenberg, c’est précisément pourquoi ils participent de la fiction, au moins en tant

que jeu " de I'imagination :

C’est seulement lorsqu’on comprend le mythe comme distance vis-a-vis de ce qu’il a laissé
derriére lui — ce que I'on peut appeler effroi, dépendance absolue, rigueur du rituel et de la
prescription sociale ou comme |'on voudra — que I'on peut concevoir I'espace de jeu de
I'imagination comme le principe de sa logique immanente, d’ou proviennent les formes
fondamentales de la sinuosité et des moyens détournés, de la répétition et de I'intégration, de

I'antithése et du parallele ™7,

Pour revenir a des termes empruntés a J.-M. Schaeffer, je me demande si des éléments relevant de I'« imagination fictive »
et d’autres relevant de la « croyance sérieuse » ne peuvent pas étre mélés, dans des proportions variables, au sein de toute
fiction (« mythos » ou « mythos hérité »). Et je propose donc I'hypothese que le critere de la croyance est efficace seulement
dans certains cas pour distinguer entre mythes et fictions. Dans la plupart des autres cas, c’est de familiarité ou de culture
qu'il s'agit. Si certains « mythes » (certaines fictions mythiques) deviennent ou redeviennent de simples « fictions », c’est
quand plus personne ne reconnait en eux un héritage ancien faute de familiarité avec la culture dont ils sont issus, ou quand
on les entend raconter pour la premiere fois sans référence a une mémoire collective.

Mémoire et scandale

Comment et pourquoi, en effet, des fictions deviennent-elles mythiques ? La est toute la question, et il serait bien
présomptueux de prétendre y répondre. Je proposerai simplement, a titre expérimental, deux critéres déduits de L’Invention
de la mythologie de Marcel Détienne : celui de la mémoire et celui du scandale. Le critére de la mémoire peut étre déja
déduit de la Poétique d’Aristote. Une fiction devient mythe, au sens le plus général et le plus courant du mot, quand elle est
répétée, mémorisée, quand elle s'intégre au patrimoine culturel d'un groupe donné (une société dans son ensemble ou, au
sein d’'une société, une tribu restreinte) : quand elle entre dans une mémoire commune. Mais la répétition n'est pas littérale.
La mémoire construit des mythes quand les fictions sont reconnues au sein de variations inventives ; on retrouvera le

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 19



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 0

concept de « flexibilité » défini par Pierre Brunel. Brecht en en 1933 proposait des « Rectificatifs a de vieux mythes ™*® »; H.

Blumenberg s'en inspire pour parler de « champ de familiarité ™ » et de modele mythique :

Le mythe n’est pas un contexte, mais un cadre, dans lequel on peut effectuer des
interpolations ; de la vient sa capacité d'intégration, sa fonction de « modele » [« Muster »] qui
se borne a esquisser les grandes lignes, fonction qu’il possede encore en tant que reste familier

qu’on ne fait plus qu’entr’'apercevoir ',

Si les mythes integrent des interpolations, ils peuvent aussi faire I'objet de « reprises », ou donner lieu a des phénoménes
d’engendrement par « bouturage » — par métonymie si I'on préfere. On retrouvera donc aussi le concept d’hypertextualité

défini par Gérard Genette dans Palimpsestes "' . Je pense, en particulier, a un exemple donné par Plutarque dans son traité
sur I'herméneutique et la réception de la littérature, intitulé littéralement, « Comment il faut entendre [akouein] les poemes

[poiématdn] ¥ ». La condamnation de la poésie au nom du mensonge qui la constitue, telle que la formule Platon dans la
République, y est renversée en éloge de la poésie en raison précisément du mensonge qui la constitue, car, explique
Plutarque, c'est du mensonge poétique que nait le plaisir du lecteur :

Il n'y a ni metre, ni figure de style, ni ampleur d'expression, ni convenance des images, ni
composition harmonieuse, qui présente autant d'attraits et de charme qu’un récit fabuleux a la
trame habilement ourdie [eu peplegmené diathesis mythologias] : de méme que dans les
peintures la couleur produit plus d'effet que le dessin parce qu’elle crée la ressemblance et
I'illusion de la réalité, de méme en poésie une ceuvre qui méle le mensonge a la vraisemblance
[en poiémasi memigmenon pithanotéti pseudos] fait plus d'impression et agrée plus qu’un
ouvrage qui n'ajoute ni fable ni fiction [ amuthou kai aplastou] a la qualité des metres et du
style. [...] Car nous connaissons bien des sacrifices sans chceurs ni fllites, mais nous ne
connaissons pas de poésie sans fable ni mensonge [amuthon oude apseudé poesin]. (16 b-c)

On trouve la — notons-le au passage — les fondements de I'idée de fictionnalité "*' comme critére du littéraire. Or parmi les
exemples de fiction poétique, Plutarque donne celui d’'un passage de I'lliade ol Homere disait de Zeus :

Cette fois le Pére des dieux déploie sa balance d’or ; il y place les deux déesses du trépas
douloureux, celle d'Achille, celle d’Hector, le dompteur de cavales ; puis, la prenant par le
milieu, il la souléve, et c’est le jour fatal d’Hector qui, par son poids, I'emporte et disparait dans

I'Hades. Alors Phoebos Apollon I'abandonne ™,

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 20



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 1

« Autour de cette fable, écrit Plutarque, Eschyle a construit toute une tragédie, intitulée La Pesée des dmes, ou il placait
aupres de la balance de Zeus d’'un c6té Thétis et de I'autre I’Aurore priant le dieu pour leur fils au combat. Cet épisode
apparait clairement a tout le monde comme un mythe imaginé par le poete, une fiction destinée a charmer ou frapper

["auditeur (muthopoiéma kai plasma pros édonén é ekpléxin akroatou) "' ». La psychostasie est une allégorie homérique,
qui donne naissance a une tragédie d'Eschyle (perdue pour nous), puis qui chemine dans la littérature et I'art chrétiens, en
rencontrant des images similaires issues de différentes traditions.

Le critére de la mémoire collective nous fait retrouver ce que Claude Lévi-Strauss appelle « mythisme », quand, a la fin de
ses Mythologiques, il admet : « les ceuvres individuelles sont toutes des mythes en puissance, mais c'est leur adoption sur le

mode collectif qui actualise, le cas échéant, leur mythisme "** ». Marcel Détienne a salué cette « ouverture théorique » qui,
pour lui, ménage in extremis une issue au structuralisme :

[...] reconnaitre dans le mythisme un des phénomenes majeurs de la mémorabilité dans une
culture de la parole, c'est commencer a mettre entre parenthéses le mythe comme un genre
littéraire ou comme un type de récit déterminé ; c’est découvrir la diversité des productions
mémoriales : proverbes, contes, généalogies, cosmogonies, épopées, chants de guerre ou
d’amour. Et peu importe que chaque société distribue les dits de la tradition selon un ordre
propre d'intuitions ou d’effets choisis. Toutes ont en commun, en se livrant au travail de la
variation dans la répétition, de subir I'épreuve de la méme décantation : les paroles transmises
et les récits connus de tous sont fondés sur I'écoute partagée ; ils ne retiennent, ils ne peuvent
retenir que des pensées essentielles, ironiques ou graves, mais toujours faconnées par
I'attention prolongée d'un groupe humain, rendu homogéne et comme présent a soi-méme par

la mémoire de générations confondues """,

Ce commentaire de M. Détienne nous invite, en outre, a élargir le concept de fiction comme celui de mythe: a passer a ceux
de « fictionnel » et de« mythique ». Car on trouvera du « fictionnel » et du« mythique » au sein de toute une pléiade de
formes et de genres. Et,du coup, le critére de la mémoire ne sera pas suffisant ; il faudra luiadjoindre celui du scandale.

La mémoire, dit Marcel Détienne dans cette phrase, retient « des pensées essentielles, ironiques ou graves ». Il ajoute plus

loin que « nulle civilisation ne peut s'accomplir sans avoir éprouvé, ressenti le caractere scandaleux du discours mythique "
». Absurdes ou obscenes, des fictions deviendront plus facilement mythiques si quelque chose en elles géne I'interprétation,

choque la morale, accroche la pensée, appelle I'exégese. Les philosophes "', on le sait bien, sont parmi les premiers

commentateurs, et méme parmi les premiers auteurs de mythes ™ , cela en dépit de I'effort des Lumiéres pour se
débarrasser d’eux, précisément en raison de leur caractére scandaleux. Est-il utile de rappeler le r6le joué par les mythes

dans la pensée de Nietzsche et de Freud **" ? H. Blumenberg revient a I'un et a I'autre dans sonl « travail » sur Prométhée,

Arbeit am Mythos. Je pense aussi au livre de Georges Steiner sur Antigone ™*” . On peut citer encore celui de Miriam Leonard,

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 21



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 2

Athens in Paris " : elle y examine la constitution d’'GEdipe en sujet philosophique et politique dans la France de I'aprés-
guerre et de mai 1968 par Vernant et Deleuze, le balancement d’Antigone entre éthique et politique de Hegel a Lacan et a
Derrida. Or ce caractére scandaleux peut rendre mémorables toutes sortes d'objet littéraires et d'images — les « proverbes,
contes, généalogies, cosmogonies, épopées, chants de guerre ou d'amour » énumérés par M. Détienne, et d'autres encore.

H. Blumenberg traite de maniere analogue le « mythe » de Prométhée (Arbeit am Mythos) et, dans ses petits écrits

« métaphorologiques » (Le Rire de la servante de Thrace ** ou Naufrage avec spectateur ") un apologue et une
métaphore filée. C'est que pour lui le rapport entre les mythes et les métaphores est des plus étroits, la différence entre eux

étant que la métaphore se présente plus ouvertement comme fiction ™ . Récusant le conceptualisme d'un Berkeley (a
metaphoris autem abstinendus philosophus), Blumenberg présente la métaphorologie comme une discipline, en voie de

N

constitution, offrant un cadre pour comprendre les structures philosophiques et scientifiques, et cherchant « a approcher

I'infra-structure de la pensée, le bouillon de culture des cristallisations systématiques " ». De méme qu'il y un « travail » du
mythe qui est ceuvre de logos parce qu'il aide a la fois a « passer outre les embarras du manque de sens », mais aussi a
condenser des « pseudo-évidences infondées », et que donc il limite le sur-pouvoir de la réalité, son absolutisme, de méme
« la métaphore n’est pas, de son c6té, une régression intolérable du logos au mythe, mais le cadre ‘tropique’ de référence
de la pensée. Méme les formes les plus abstraites de connaissance trouvent leur racine dans le « pré-catégorial », a partir

duquel elles prescrivent un « projet », un champ de projections possibles *

La métaphore de la navigatio vitae, avec sa variante lucrétienne du « naufrage avec spectateur », est un excellent exemple,
sans doute, de cette « métaphorologie ». Mais on peut aussi en prendre bien d’autres. Deux métaphores mythiques, en
particulier, parcourent la littérature occidentale pour désigner précisément la création littéraire : celle du tissu et celle de
I"écho. Cette derniére a pu prendre appui sur deux mythes, celui que raconte Ovide dans les Métamorphoses (I’histoire de
Narcisse et Echo) et celui que raconte Longus dans les Pastorales (I'histoire de Pan et Echo). A ces deux histoires différentes
se rattachent deux conceptions de la création littéraire : celle de I'imitatio comme chaine d’échos reliant les poetes entre

eux, et celle du poete écho des voix du monde "' . La métaphore du tissu, elle, se décline en plusieurs toiles mythiques :
celle des Parques, qui rattache le fil du récit au fil de la vie ™ ; celle de Philomeéle, qui vient suppléer la langue coupée pour
dénoncer le viol " ; celle de Pénélope qui lutte contre le temps ; celle d’Arachné, en qui Jean-Michel Maulpoix reconnaft la

figure du « poéte perplexe », tirant de sa propre substance son ceuvre et se tenant dans I'entrelacs de ses fils " .

La navigation, le tissu, I’écho, pourraient étre de simples themes. De méme qu’entre mythe et métaphore, de méme entre

mythe et theme la question de la différence se pose. Pierre Brunel I'a déja clairement formulée "', en rappelant que les
études de mythes sont apparues assez tardivement en littérature comparée, et qu’elles ont d’abord été appelées études de
thémes : ainsi entre 1954 et 1959 Le Théme de Faust dans la littérature européenne par Charles Dédéyan, en 1964 Le
Theme de Prométhée dans la littérature européenne par Raymond Trousson. Le méme Raymond Trousson a tenté par deux

fois, en 1965 "* et en 1981 "*', une clarification. Pierre Brunel y est revenu en proposant d’établir deux principes simples et
efficaces. Le premier est qu’'un mythe est « un ensemble, qui ne saurait se réduire ni a une situation simple [...] ni a un
type », le type étant « un avatar du héros mythique ». Le second est que le théme s’en distingue par « son caractere
général », voire « abstrait ». Ainsi par exemple, I'histoire de Prométhée est un mythe, la révolte est un theme, Prométhée, si

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 22



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 3

I'on souligne certains traits de son mythe, est le type du révolté.

Dans Le Rire de la servante de Thrace, H. Blumenberg traite non d'une métaphore, mais d’un apologue pris dans le recueil
des fables d’Esope : celui de I'astronome tombé dans un puits, dont se moque le passant qu'il appelle au secours. Le livre
suit les avatars de cette fable et de ses interprétations philosophiques, a partir du Théététe de Platon, ol I'astronome
devient Thalés de Milet, et le passant une servante de Thrace, jusqu’aux commentaires de Nietzsche et d’Heidegger. On
peut penser aussi a un autre célebre apologue : celui de Prodicos (rapporté par Xénophon et repris par Cicéron),qui montre
Hercule a la croisée des chemins, et dont la postérité littéraire et philosophique est également immense. Nicholas Mann a
montré, par exemple, le role qu'il joue dans I'ceuvre de Pétrarque, sous la forme dédoublée du bivium pythagoricum et de la

porte étroite (évangile selon saint Matthieu, 7, 13-14) "', Francoise Lavocat s'est intéressée, elle, a I'allégorie des Silenes

d’Alcibiade, et a la facon dont elle a pu susciter un mythe du Satyre a partir de la Renaissance "' . Avec de tels exemples,
c’est la mince frontiére entre mythe, allégorie et lieu commun qui est en cause. Les voies a explorer ont été ouvertes par

Ernst Robert Curtius " dans son inventaire de la topique médiévale et de ses ramifications dans les littératures modernes.
Les indispensables travaux de Jean Pépin, d'un autre coté, ont retracé I'histoire des interprétations allégoriques de la
mythologie gréco-romaine et leurs fondements philosophiques. Il reste donc a étudier de maniere plus systématique le

processus inverse : celui qui transforme des allégories en mythes "' . On retrouvera toujours, me semble-t-il, la greffe de la
mémoire sur le scandale : ce sur quoi I'esprit s’arréte, I'imagination brode, la raison construit des hypotheses.

KKk

Il n'est pas question ici de conclure, mais au contraire de laisser ouverte la prospection dans ce trés large champ des
territoires mythiques, d’engager a chercher les frontieres qui les séparent des autres especes de la fiction ou des genres
non-fictionnels, et surtout d’'inviter a observer le moment ou ces limites sont dépassées. Car si le comparatiste est un homo
viator, c’'est parce qu’il aime franchir les frontiéres : I'histoire des mythes lui donne I'exemple de ces transgressions
créatrices.

BIBLIOGRAPHIE
e GELY, Véronique, « Mythes et littérature : perspectives actuelles », Revue de Littérature Comparée, 2004/3, p. 329-347.
® Pour un bilan des perspectives mythocritiques

e CHAUVIN, Daniele, SIGANOS, André et WALTER, Philippe (éd.), Questions de mythocritique, sous la direction de, Paris,
Editions Imago, 2005.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 23



SOCIETE FRANGAISE
DELITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 24

Mythe, littérature, fiction

BLUMENBERG, Hans, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979 (réédition en 1986). Traduit en anglais par
Robert M. Wallace sous le titre Work on myth, Cambridge (Mass.), MIT Press, 1985. Traduit en italien par B. Argenton sous
le titre Elaborazione del mito, Bologna, Il Mulino, 1991.

BLUMENBERG, Hans, La Raison du mythe, trad. Stéphane Dirschauer, Paris, Gallimard, « Bibliotheque de philosophie »,
2005.

BLUMENBERG, Hans, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1999.

BOCH, Julie, Les Dieux désenchantés. La Fable dans la pensée francaise, de Huet a Voltaire (1680-1760), Paris, Champion,
2002.

BRUNEL, Pierre, Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, PUF, « Littérature », 1992.

BRUNEL, Pierre (dir.), Mythes et littérature, Paris, Presses de I'Université de Paris-Sorbonne, 1994.

BRUNEL, Pierre (dir.), Dictionnaire des mythes littéraires , Nouv. éd. augm., Paris/Monaco, Ed. du Rocher, 1994.
BRUNEL, Pierre, Mythopoétique des genres, Paris, PUF, « Ecriture », 2003.

BRUNEL, Pierre (dir.), Dictionnaire des mythes d’aujourd’hui; avec la collab. de Frédéric Mancier et de Matthieu
Letourneux, Paris/Monaco, Ed. du Rocher, 1999.

BRUNEL, Pierre (dir.), Dictionnaire des mythes féminins, avec la collab. de Frédéric Mancier, Paris/Monaco, Ed. du Rocher,
2002.

BRUNEL, Pierre (dir.), Dictionnaire des mythes du fantastique avec Juliette Vion-Dury, Limoges, PULIM, 2003.
CALAME, Claude, Poétique des mythes dans la Gréce ancienne, Paris, Hachette « Supérieur », 2000.
CARRIER, Michel, Penser le sacré. Les sciences humaines et I'invention du sacré, Montréal, Liber, 2005.

CHEVREL, Yves et DUMOULIE, Camille (éd.), Le Mythe en littérature. Essais en hommage & Pierre Brunel, Paris, P.U.F.,
2000.

CURTIUS, Ernst Robert, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern, A. Francke, 1948 ; Bern, Francke-Verlag,
1954. ; Tibingen/Basel, Francke, 1993 ; trad. Jean Bréjoux : La Littérature européenne et le Moyen Age latin, préface

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 24



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 5

d’'Alain Michel, Paris, P.U.F., 1956 et 1986 ; Paris, Presses Pocket, coll. « Agora » en 1991.

DELATTRE, Charles, Manuel de mythologie grecque, Paris, Bréal, 2005.

DETIENNE, Marcel, L’Invention de la mythologie, Paris, Gallimard, 1981.

DUBUISSON, Daniel, Mythologies du XX° siécle (Dumezil, Levi-Strauss, Eliade), Lille, PUL, 1993.
FRYE, Northrop, « Littérature et mythe », Poétique, 1971, p. 489-514 (traduit de I'anglais par Jacques Ponthoreau).

FRYE, Northrop, Anatomy of criticism : four essays, Princeton University Press, 1957, 1971 ; rééd. London, Penguin Books,
1990 ; trad. francaise par Guy Durand, Paris, Gallimard, « Bibliothéque des sciences humaines », 1969.

FRYE, Northrop, The Great Code. The Bible and literature, New York ; London, Harcourt Brace Jovanovich, 1982 ; trad. par
Catherine Malamoud, préf. de Tzvetan Todorov : Le Grand Code. La Bible et la littérature, Paris, Seuil, 1984.

GENETTE, Gérard, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991.
GENETTE, Gérard, Métalepse, de la figure a la fiction, Paris, Seuil, 2004.

LEAVITT, John, « Pourquoi le mythe ? », introduction au numéro spécial Le Mythe aujourd’hui de la revue Anthropologie et
sociétés, vol. 29, n°2, 2005.

LEVI-STRAUSS, Claude, L’Homme nu, Paris, Plon, 1971.

PAVEL, Thomas, Univers de la fiction, Paris, Seuil, 1986.

RESINA, Joan Ramon (éd.), Mythopoesis : Literatura, totalidad, ideologia, Barcelona, Anthropos, 1992.

SCHAEFFER, Jean-Marie, Pourquoi la fiction ?, Paris, Seuil, 1999.

SCHREMPP, Gregory et HANSEN, William (éd.), Myth : A New Symposium, Bloomington, Indiana University Press, 2002.
VERNANT, Jean-Pierre, « Le mythe au réfléchi », Le Temps de la réflexion, n°1, 1980.

VEYNE, Paul, Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes ?, Paris, Seuil, « Des travaux », 1983.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 25



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 6

Quelques études particulieres
BACKES, Jean-Louis, Oreste, Paris, Bayard, 2005.

BALLESTRA-PUECH, Sylvie, Les Parques. Essai sur les figures féminines du destin dans la littérature occidentale, Toulouse,
Editions Universitaires du Sud, 1999.

BASTIAN, £neas et BRUNEL, Pierre, Sisyphe et son rocher, Monaco, Editions du Rocher, 2004.

BERTRAND, Dominique et GELY, Véronique (éd.), Rire des dieux, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal,
2000.

BLUMENBERG, Hans, Das Lachen der Trakerin, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1987, traduit en francgais par Laurent
Cassagneau, le Rire de la servante de Thrace. Une histoire des origines de la théorie, Paris, L'Arche, 2000.

BLUMENBERG, Hans, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1993 ; traduit en francais par Laurent Cassagneau, Naufrage avec spectateur. Paradigme d’une métaphore de
I’existence. Paris, L'Arche, 1994,

BRUNEL, Pierre, Le Mythe de la métamorphose, Paris, José Corti, 2003 (réédition).

BRUNEL, Pierre, Le Mythe d’Electre, Paris, H. Champion, 1995 (réédition).

BRUNEL, Pierre, Dix Mythes au féminin, Paris, ). Maisonneuve, 1999.

CANAVAGGIO, Jean, Don Quichotte, du livre au mythe, Paris, Fayard, 2005.

DUMOULIE, Camille, Don Juan ou I’héroisme du désir, Paris, P.U.F., 1993.

FOUCRIER, Chantal, Le Mythe littéraire de I’Atlantide (1800-1939) : l'origine et la fin, Grenoble, ELLUG, 2004.

GELY-GHEDIRA, Véronique, La Nostalgie du moi. Echo dans la littérature européenne, Paris, P.U.F., 2000.

GELY, Véronique, L'Invention d’un mythe : Psyché. Allégorie et fiction, du siécle de Platon au temps de Louis XIV, préface
de Pierre Brunel, Paris, Champion, « Lumiere classique », 2006.

GELY, Véronique, HAQUETTE, Jean-Louis, TOMICHE, Anne (éd.), Philoméle. Figures du rossignol dans la tradition littéraire
et artistique, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2006.

GELY, Véronique, MOURA, Jean-Marc, PRUNGNAUD, Joélle et STEAD Evanghelia (éd.), Les Littératures européennes et les
mythologies lointaines, Lille, Edition du Conseil Scientifique de I'Université Charles-de-Gaulle-Lille3, 2006.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 26



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 7

e HUSSHERR, Cécile, L’Ange et la béte. Cain et Abel dans la littérature, Paris, Cerf, 2005.

e LAVOCAT, Francoise, La Syrinx au blcher. Pan et les satyres a la Renaissance et a I’dge baroque, Geneve, Droz, 2005.
o LEONARD-ROQUES, Véronique, Cain, figure de la modernité, Paris, Champion, 2003.

e MASSON, Jean-Yves (éd.), Faust ou la mélancolie du savoir, Paris, Desjonqueres, 2003.

e MONTANDON, Alain (éd.), Marie-Madeleine, figure mythique dans la littérature et dans les arts, Clermont-Ferrand, Presses
Universitaires Blaise Pascal, 1999.

e PARIZET, Sylvie (éd.), Le Défi de Babel. Un mythe littéraire pour le XX¢ siécle, Paris, Desjonqueres, 2001.

e PERROT, Danielle (éd.), Don Quichotte au XX siécle. Réceptions d’une figure mythique dans la littérature et dans les arts,
Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2003.

e STEINER, Georges, Les Antigones, trad. Ph. Blanchard, Paris, Gallimard, 1986 ; rééd. « Folio essais », 1992.
e TOUDOIRE-SURLAPIERRE, Frédérique, Hamlet, I'ombre et la mémoire, Monaco, éditions du Rocher, 2004.

e VIDAL-NAQUET, Pierre, L’Atlantide. Petite histoire d’'un mythe platonicien, Les Belles Lettres, 2005.

NOTES

[1]

Deutsche Gesellschaft fiir Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft. Les actes en ont été publiés par
Monika Schmitz-Emans et Uwe Lindemann : Komparatistik als Arbeit am Mythos, Hermeia, Band 6, 2003.

[2]

Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979 (réédition en 1986). Traduit en anglais par
Robert M. Wallace sous le titre Work on myth, Cambridge (Mass.), MIT Press, 1985. Traduit en italien par B. Argenton
sous le titre Elaborazione del mito, Bologna, Il Mulino,1991.

[3]

Hans Blumenberg est étonnamment absent de la bibliographie des articles qui constituent les Questions de
mythocritique, sous la direction de Daniele Chauvin, André Siganos et Philippe Walter, Paris, Editions Imago, 2005.
[4]

Dans « Pourquoi le mythe ? » trés clair et stimulant bilan des théories du mythe, donné en introduction au numéro
de la revue Anthropologie et sociétés ( vol. 29, n°2, 2005) qu'il a coordonné : Le Mythe aujourd’hui.

(5]

Jean-Marie Schaeffer, Pourquoi la fiction ?, Paris, Seuil, 1999.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 27



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 8

[6]
Dans Les Mythes de I’'amour, Paris, Albin Michel, 1961 (rééd. Gallimard, coll. « Idées », 1972, p. 25.

[7]

Gilbert Durand, « Le voyage et la chambre dans I'ceuvre de Xavier de Maistre. Contribution a la mythocritique»,
Romantisme, 1972, n°4 ; Figures mythiques et visages de I'ceuvre : de la mythocritique a la mythanalyse, Paris, Berg
international, 1979, rééd. Paris, Dunod, 1992. Le terme a été repris en des sens divers : par exemple, dans la lignée
de Gilbert Durand, par Marie Miguet-Ollagnier, Mythanalyses, Paris, les Belles lettres, 1992 ; dans le domaine de la
psychologie jungienne par Pierre Solié, La Femme essentielle : mythanalyse de la Grande-Mére et de ses Fils-Amants
(préface de Pierre Emmanuel), Paris, Seghers, 1980. Il est depuis 1994 le nom d’une collection : Collection
Mythanalyse, London, Psycho-physics academy-press ; Paris, diff. Dauphin ; Genéve, diff. Ed. D3.

[8]
Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, PUF, « Littérature », 1992, p. 46-47.

[9]
Principalement dans Mythocritique, op. cit., et Apollinaire entre deux mondes. Le contrepoint mythique dans
« Alcools » (Mythocritique 11), Paris, PUF, « Ecrivains », 1996.

[10]
Questions de mythocritique. Dictionnaire, op. cit.

[11]

La mythocritique existe ailleurs qu’en France. Voir par exemple, en référence a Pierre Brunel : Carlos Garcia Gual,

« Mitocritica, temética, imagologia », Revista de Filologia Francesa, 7. (Servicio de Publicaciones. ljniv. Complutense),
Madrid,1995, p. 187-192 ; B. van den Bossche, « Myth as Literature, Literature as Myth. Some Remarks on Myth and
Interpretation of Literary Texts », Methods for the Study of Literature as Cultural Memory, éd. Raymond Vervliet,
Amsterdam, Rodopi, 2000, p. 227-239. Quant a la référence a Gilbert Durand, voir par exemple Joselia Neves,

« Reflexdes sobre a Ciéncia do Imaginario e as contribuicdes de Durand : um olhar iniciante », Revista Eletrénica do
Centro de Estudos do Imaginario (Universidade Federal de Rondonia), 2000 (http://www.unir.br/~cei/artigo23.html).

[12]

Paris, PUF, « Ecriture », 2003.

[13]

Mythopoétique des genres, op. cit., p. 14.

[14]

Mythopoétique, op. cit., p. 293.

[15]

Platon, Rép. 377 a-c, dans Euvres complétes, tome VI, édition et traduction par Emile Chambry, Paris, Les Belles
Lettres, 1965.

[16]

www.mythsoc.org

[17]

The Hero with a thousand Faces, New York, Pantheon Books 1949 ; plusieurs fois réédité, en particulier avec une
introduction de Clarissa Pinkola Estés (Princeton University Press, Joseph Campbell 100th anniversary edition, 2004);
traduit en francais par H. Cres sous le titre Le Héros aux mille et un visages , Paris, R. Laffont, 1977, puis sous le
titre Les Héros sont éternels, Paris, Seghers, 1987.

[18]

Robert Bly, Iron John : a book about men, Reading (Mass.), Addison-Wesley, 1990 ; traduit en frangais par Christian
Cler et Maxime Loiseau : L’homme sauvage et I'enfant : I'avenir du genre masculin, Paris, Seuil, 1992.

[19]

Clarissa Pinkola Estés, Women Who Run With the Wolves : Myths and Stories of the Wild Woman Archetype, New
York, Ballantine Books, 1992 et 1996 ; traduit en frangais par Marie-France Girod : Femmes qui courent avec les

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 28


http://www.unir.br/~cei
http://www.unir.br/~cei/artigo23.html
http://www.mythsoc.org/

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 9

loups : histoire et mythes de I'archétype de la femme sauvage, Paris, Grasset, 1996 ; Paris, Librairie générale
francaise (« Le livre de poche »), 2001 ; Paris, le Grand livre du mois, 2004.

[20]

En s'inspirant en particulier des exégétes jungiens James Hillman et Marie-Louise Von Franz.

[21]

Voir Edward Read Barton, Mythopoetic Perspectives of Men’s Healing Work: An anthology for therapists and others,
New York, Bergin and Garvey, 2000.

[22]

par Karl Jurgen Skrodzki, Bonn, Bouvier (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur Bd. 44), 1986.

[23]

Par Jurij Murasov, Miinchen, Fink, 1999.

[24]

Par Jochen Schubert, Bonn, Univ., Diss., 1994.

[25]

Article de Detlev Kremer, dans Hans Glnther (Hrsg.): Gesamtkunstwerk. Zwischen Syndsthesie und Mythos.
Bielefeld, Aisthesis Verlag,1994.

[26]

Joan Ramon Resina (éd.), Mythopoesis : Literatura, totalidad, ideologia, Barcelona, Anthropos, 1992.

[27]

Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Paris, Plon, 1962, p. 26.

[28]

Jacques Derrida, « La structure, le signe et le jeu dans le discours des sciences humaines », Conférence prononcée
au Colloque international de I'Université Johns Hopkins (Baltimore) sur Les langages critiques et les sciences de
I’homme, le 21 octobre 1966 (http://personales.ciudad.com.ar/Derrida/frances/structure.htm).

[29]

Marcel Détienne, L’Invention de la mythologie, Paris, Gallimard, 1981, p. 228.

[30]

« Principes d’une imagination mytho-poiétique », dans Pierre Cazier (éd.), Mythe et création, Presses Universitaires
de Lille, 1994, p. 33-52.

[31]

Anatomy of criticism : four essays, Princeton University Press, 1957, 1971 ; rééd. London, Penguin Books, 1990 ;
trad. francaise par Guy Durand, Paris, Gallimard, « Bibliothéque des sciences humaines », 1969.

[32]

« Littérature et mythe », Poétique, 1971, p. 489-514 (traduit de I'anglais par Jacques Ponthoreau).

[33]

Ibid., p. 496.

[34]

« Littérature et mythe », art. cit. , p. 489.

[35]

Ibid., p. 495-496.

[36]

Ibid., p. 497.

[37]

Ibid., p.498.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 29


http://personales.ciudad.com.ar/Derrida/frances/structure.htm

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 O

[38]

Ibid., p. 490.

[39]

Ibid., p. 493.

[40]

N. Frye, La Parole souveraine, Paris, Seuil, 1994, p. 54.

[41]

Ibid., p. 502.

[42]

Ibid., p. 495.

[43]

Ibid., p. 500.

[44]

Ibid., p. 500.

[45]

Ibid., p. 497.

[46]

Ibid., p. 500.

[47]

Ibid., p. 502.

[48]

Ibid., p. 501-502.

[49]

Ibid., p. 503.

[50]

Mythopoétique des genres, op. cit., p. 14.

[51]

« Littérature et mythe », art. cit., p. 502.

[52]

Mythopoétique des genres, op. cit., p. 182-183.

[53]

Tous trois publiés aux Editions du Rocher (Monaco).

[54]

Je me permets de renvoyer a une premiere esquisse de bilan : V. Gély-Ghedira, « Mythes et genres littéraires : de la
poétique a I'esthétique des genres », Le Comparatisme aujourd’hui, éd. S. Ballestra-Puech et J.-M. Moura, Lille,
Edition du Conseil Scientifique de I'Université Charles-de-Gaulle-Lille3, 1999, p. 35-47.
[55]

« Toward a Definition of the Picaresque », article écrit en 1961, publié d'abord en 1962, puis repris dans Literature as
a system, Priceton University Press, 1971, p. 71-106.

[56]

Ulrich Wicks, Picaresque Narrative, Picaresque Fictions. A Theory and Research Guide, Wesport (Conn.), Greenwood

Press, 1989.
[57]

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 30



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 1

Jean Starobinski, « Psychanalyse et connaissance littéraire », dans L'il vivant Il. La relation critique, Paris, Gallimard
1970, p. 257-285.

[58]

Daniel-Henri Pageaux, Le Bucher d’Hercule. Histoire, critique et théorie littéraires, Paris, Champion, 1996 ; La Lyre
d’Amphion. Pour une poétique sans frontiéres, Presses universitaires de la Sorbonne, 2001 ; Sous le signe de

Vertumne. Expérience poétique et création littéraire, Paris, éd. Jean Maisonneuve, 2003 ; Trente essais de littérature
générale et comparée ou La corne d’Amalthée, Paris, L'Harmattan, 2003.

[59]

Je renvoie sur ce point a I'étude d’Anne Tomiche, « Philomele dans le discours de la critique littéraire
contemporaine », dans Philoméle. Figures du rossignol dans la littérature et dans les arts, éd. V. Gély, J.-L. Haquette,
A. Tomiche, Clermont Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2006.

[60]

Mythopoétique des genres, op. cit., p. 25.

[61]
Mythocritique, op. cit., p. 72.

[62]

Ibid., p.59.

[63]

Pierre Brunel, Le Mythe d’Electre, 1971 ; Pour Electre, Paris, A. Colin, 1982 ; Le Mythe d’Electre, Paris, Champion,
1995.

[64]
Dictionnaire de poétique et de rhétorique, Paris, P.U.F., 1961, p. 264-271.

[65]

Pierre Brunel (éd.), Mythes et littérature, Paris, Presses de I'Université de Paris-Sorbonne, 1994, « Présentation », p.
10.

[66]

Suzanne Said, Approches de la mythologie grecque, Paris, Nathan, 1993, p. 7.

[67]
André Siganos, « Définitions du mythe », Questions de mythocritique, op. cit., p. 85-100, p. 93.

[68]

C’est le titre de sa conclusion au récent volume Myth : A New Symposium (éd. Gregory Schrempp et William Hansen,
Bloomington, Indiana University Press, 2002), qui se présente comme une réponse, apres un demi siécle, au volume
Myth : a Symposium (éd. Thomas A. Sebeok, American Folklore Society, 1955) qui exposait les theses de Claude
Lévi-Strauss.

[69]
Aspects du mythe, Paris, Gallimard, 1963, p. 15.

[70]
Jean-Pierre Vernant, « Le mythe au réfléchi », Le Temps de la réflexion, n°1, 1980, p. 22.

[71]
Marcel Détienne, L’Invention de la mythologie, Paris, Gallimard, 1981, p. 162.

[72]

« L'erreur, [...] c'est de s’entéter a vouloir parler du mythe quand on se trouve en face de la multiplicité des mythes,
d'aller a la recherche d'un concept impossible quand les figures nous environnent et nous envahissent », dans P.
Brunel (éd.), Mythes et littérature, op. cit., p. 10.

[73]

Voir I'article cité de John Leavitt. Voir aussi Claude Calame, Poétique des mythes dans la Gréce ancienne, Paris,

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 31



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 2

Hachette « Supérieur », 2000 ; Charles Delattre, Manuel de mythologie grecque, Paris, Bréal, 2005.
[74]
Daniel Dubuisson, Mythologies du XX° siécle (Dumezil, Levi-Strauss, Eliade), Lille, PUL, 1993.

[75]

Hans Blumenberg, La Raison du mythe, trad. Stéphane Dirschauer, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de philosophie »,
2005, p. 52-53. [titre original : « Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos » (« Concept de réalité et
potentiel d'efficacité du mythe »), publié d’abord dans Manfred Fuhrmann (hrsg.), Terror und Spiel, Minchen, 1971
(Poetik und Hermeneutik, 4), p. 11-66, repris dans Hans Blumenberg, Asthetische und metaphorologische Schriften,
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2001].

[76]
Ibid., p. 131.

[77]
Aristote, Métaphysique, 1, 982 b 19-20.

[78]
La Raison du mythe, op. cit., p. 69-70.

[79]
Arbeit am Mythos, op. cit. (édition de 1986), p. 142 et p. 219.

[80]
Hans Robert Jauss, Pour une herméneutique littéraire, traduit de I'allemand par Maurice Jacob, Paris, Gallimard,
« Bibliothéque des idées », 1988, p. 219.

[81]
Ibid., p. 50. Voir Remo Bodei, « Navigation vitae. Métaphore et concept dans I'ceuvre de Hans Blumenberg »,
Archives de philosophie, tome 67, cahier 2, été 2004, p. 211-225, p.216.

[82]
La Raison du mythe, op. cit., p. 40.

[83]
Paris, Armand Colin, p. 24-25 (réédité par José Corti, 2003).

[84]
Walter Benjamin, « Edipe ou : le mythe raisonnable » (« Oedipus oder Der vernlinftige Mythos »), dans CEuvres Il,
trad. M. de Gandillac, R. Rochlitz et P. Rusch, Paris, Gallimard, « Folio essais », 2000, p. 333-339.

[85]
André Gide, « Considérations sur la mythologie grecque », Incidences, Paris, Editions de la Nouvelle Revue Francaise,
1924, p. 126.

[86]
W. Benjamin, op. cit., p. 336.

[87]

Voir, par exemple, sur le classicisme frangais, Aurélia Gaillard, Fables, mythes, contes. L'esthétique de la Fable et du
fabuleux (1660-1724), Paris, Champion, 1996 ; Julie Boch, Les Dieux désenchantés. La Fable dans la pensée
francaise, de Huet a Voltaire (1680-1760), Paris, Champion, 2002. Sur Vico, Yossi Mali, The Rehabilitation of Myth.
Vico’s « New Science », Cambridge (U.K.), The Cambridge University Press, 1992. Sur le romantisme allemand, Heinz
Gockel, Mythos und Poesie : zum Mythosbegriff in Aufklarung und Friihromantik, Frankfurt am Main, Klostermann,
1981 ; Jochen Fried, Die Symbolik des Realen : (iber alte und neue Mythologie in der Friihromantik, Minchen, Finck,
1985 ; I'article cité plus haut de Detlev Kremer, « Asthetische Konzepte der « Mythopoetik » um 1800 ». Voir aussi
Robert Ackerman, Myth and Ritual School. J.G. Frazer and the Cambridge Ritualists, New York, Routledge, 2002 ; et
les travaux de Daniel Dubuisson déja évoqués.

[88]

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 32



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 3

« De la fable au mythe », Le Mythe en littérature. Essais en hommage a Pierre Brunel, éd. Yves Chevrel et Camille
Dumoulié, Paris, P.U.F., 2000, p. 43-55.

[89]

Voir Michel Carrier, Penser le sacré. Les sciences humaines et I'invention du sacré, Montréal, Liber, 2005.

[90]

Voir I'article cité.

[91]

Jean-Marie Schaeffer, Pourquoi la fiction ?, op. cit., p. 47, note 23.

[92]

Je rejoins ici, comme je I'ai déja dit, la position de Pierre Brunel. Charles Delattre va dans le méme sens en écrivant :
« peut-étre est-ce en intégrant le caractére polymorphe du mythe, ses variations et ses ambiguités, que la
mythologie peut espérer produire un discours valide. Autrement dit, plutét que de se construire en marge de I'usage
courant, plutét que de revendiquer I'autonomie du mythe comme objet, la mythologie pourrait assumer son échec a
éliminer I'usage courant du mot « mythe », et intégrer dans son analyse les constantes revendications a faire du
mythe autre chose que ce qu'il est. (op. cit., p. 13-14).

[93]

Marcel Détienne, op. cit., p. 236.

[94]

Marcel Détienne, op. cit, p. 232-233.

[95]

Aristote, Poétique (50a38), texte, traduction, notes par Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot, Paris, Seuil, 1980, p. 57.
[96]

Ibid. (50a4-5), p. 55.

[97]

Ibid. (51b23-33), p. 67.

[98]

J'ai déja cité plus haut Jean-Marie Schaeffer ; je renvoie évidemment aussi aux ouvrages fondateurs de Thomas
Pavel, Univers de la fiction, Paris, Seuil, 1986 ; de Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991 et Métalepse,
de la figure a la fiction, Paris, Seuil, 2004 ; et aux ateliers du groupe « Fabula » (www.fabula.org).

[99]

Marielle Macé, « Fables pensives. Les effets de fiction dans quelques essais méditatifs », Frontiéres de la fiction, éd.

Alexandre Gefen et René Audet, Presses Universitaires de Bordeaux et Editions Nota Bene (Québec), 2001, p.
317-337, p. 320. Voir aussi, dans le méme volume, René Audet, « La fiction a I'essai », p. 133-157.

[100]

Thomas Pavel, op. cit., p. 104.
[101]

Voir supra, note n°40.

[102]
Jean-Marie Schaeffer, op. cit., p. 149.

[103]
Thomas Pavel, Univers de la fiction, op. cit., p. 81.

[104]

C’est ce processus qui a été envisagé dans le colloque de Reims sur Les Littératures européennes et les mythologies
lointaines, édité par Véronique Gély, Jean-Marc Moura, Joélle Prungnaud et Evanghelia Stead, Lille, Edition du Conseil
Scientifique de I'Université Charles-de-Gaulle-Lille3, sous presse.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 33


http://www.fabula.org/

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 4

[105]
Jean-Marie Schaeffer, op. cit., p. 150.

[106]
Ibid., p. 153.

[107]
Voir supra, note 91.

[108]
Ibid., p. 151.

[109]
Gérard Genette, Fiction et diction, op. cit., p. 60.

[110]
On est trés proche, ici, du concept de « mythe littérarisé » proposé par André Siganos (art. cit.).

[111]

Faute de traiter plus en détail cette question, je renvoie a Northrop Frye, The Great Code. The Bible and literature,
New York ; London, Harcourt Brace Jovanovich, 1982 ; trad. par Catherine Malamoud, préf. de Tzvetan Todorov : Le
Grand Code. La Bible et la littérature, Paris, Seuil, 1984. Lire aussi Daniéle Chauvin, « Bible et mythocritique »,
Questions de mythocritique, op. cit., p. 41-50.

[112]

J.-M. Schaeffer, op. cit., p. 152.

[113]

Et qui est au fondement méme de la critique du mythe réalisée par J.-P. Vernant, Cl. Calame, M. Détienne etc. (voir
supra).

[114]

Jean-Marie Schaeffer, op. cit., p. 152.

[115]
Paul Veyne, Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes ?, Paris, Seuil, « Des travaux », 1983.

[116]
La notion de jeu permet de prendre en compte aussi le rire. Voir Dominique Bertrand et Véronique Gély (éd.), Rire
des dieux, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2000.

[117]
Ibid., p. 110.

[118]

Bertold Brecht, « Rectificatifs a de vieux mythes », dans La Vieille dame indigne et autres histoires. 1928-1948, trad.
B. Lortholary, R. Ballangé et M. Regnault, Paris, L'Arche, 1988.

[119]
Hans Blumenberg, La Raison du mythe, op. cit., p. 112.

[120]
Ibid., p. 113.

[121]
Gérard Genette, Palimpsestes, Paris, Seuil, 1982.

[122]

Dans la traduction francaise d’André Philippon, « Comment lire les poétes », Euvres morales, tome I, 1°° partie,
Paris, Les Belles Lettres, 1987.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 34



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 5

[123]

Plutarque décline cette fictionnalité en trois termes : mythe (muthos), mensonge (pseudos) et fiction (plasma), qui
recoupent en partie les célébres catégories définies par Sextus Empiricus (Contre les professeurs, éd. dir. par P.
Pellegrin, trad. C. Dalimier, D. et ). Delattre, B. Perez, Paris, Seuil, « Points », 2002) : histoire (historia), mythe
(mythos), fiction (plasma).

[124]

lliade, XXII, 210-213 ; trad. Paul Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 2002.
[125]

Plutarque, op. cit., 17A, p. 95-96.

[126]

Claude Lévi-Strauss, L’Homme nu, Paris, Plon, 1971, p. 560.
[127]

M. Détienne, op. cit., p. 86.

[128]

Ibid., p. 89.

[129]

On retrouve évidemment ici la porosité de la frontiere entre littérature et philosophie signalée par Camille Dumoulié.
C'est la tache d’une critique comparatiste d'étudier I'émergence du philosophique dans le texte littéraire, et du
littéraire dans le texte philosophique, donc aussi de faire I'histoire des mythes et métaphores philosophiques. Voir
Littérature et philosophie. Le gai savoir de la littérature, coll. « U », Armand Colin, 2002, et Don Juan ou I’héroisme du
désir, PUF, 1993.

[130]

Qu’on reprenne seulement I'exemple de Platon : voir Jean-Frangois Mattéi, Platon et le miroir du mythe, Paris, P.U.F.,
1996 et 2002 (coll. « Quadrige ») ; Chantal Foucrier, Le Mythe littéraire de I'’Atlantide (1800-1939) : I'origine et la fin,
Grenoble, ELLUG, 2004, et le beau livre récent de Pierre Vidal-Naquet, L’Atlantide. Petite histoire d’'un mythe
platonicien, Les Belles Lettres, 2005,

[131]
Voir Paola Traverso, Psiche € una parola greca : forme et funzioni della cultura classica nell’opera di Freud, Genova,
Compagna dei librai, 2000.

[132]
Georges Steiner, Les Antigones, trad. Ph. Blanchard, Paris, Gallimard, 1986 ; rééd. « Folio essais », 1992.

[133]

Miriam Leonard, Athens in Paris. Ancient Greece and the Political in Post-War French Thought, Oxford University
Press, 2005.

[134]

Hans Blumenberg, Das Lachen der Trakerin, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1987, traduit en francais par Laurent
Cassagneau, le Rire de la servante de Thrace. Une histoire des origines de la théorie, Paris, L'Arche, 2000.

[135]

Id., Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993 ; traduit en
francais par Laurent Cassagneau, Naufrage avec spectateur. Paradigme d’une métaphore de I'existence.

Paris, L'Arche, 1994.

[136]

Voir Hans Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1999, p. 84-85.

[137]
Paradigmen zu einer Metaphorologie (op. cit.), p. 9. Cité et traduit ici par Remo Bodei, « Navigation vitae. Métaphore
et concept dans I'ceuvre de Hans Blumenberg », art. cit., p. 214.

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 35



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 6

[138]
Remo Bodei, art. cit., p. 216-217.

[139]
Je renvoie a mon livre La Nostalgie du moi. Echo dans la littérature européenne, Paris, P.U.F., 2000.

[140]

Voir Sylvie Ballestra-Puech, Les Parques. Essai sur les figures féminines du destin dans la littérature occidentale,
Toulouse, Editions Universitaires du Sud, 1999.

[141]

Voir Véronique Gély, Jean-Louis Haquette, Anne Tomiche (éd.), Philoméle. Figures du rossignol dans la tradition
littéraire et artistique, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2006.

[142]
Jean-Michel Maulpoix, « Portrait du poéte en araignée », dans Le Poéte perplexe, Paris, José Corti, 2002, p.155-169.

[143]
Mythocritique, op. cit, p. 27-31.
[144]

Un probléme de littérature comparée : les études de themes, Paris, Minard, 1965.

[145]
Thémes et mythes : questions de méthode, Bruxelles, éditions de I'université de Bruxelles, 1981.

[146]
Nicholas Mann, Pétrarque : les voyages de I'esprit, Grenoble, Million, 2004, p. 7-12.

[147]
Francoise Lavocat, La Syrinx au blcher. Pan et les satyres a la Renaissance et a I'dge baroque, Geneve, Droz, 2005.

[148]

Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern, A. Francke, 1948 ; Bern, Francke-
Verlag, 1954. ; Tibingen/Basel, Francke, 1993 ; trad. Jean Bréjoux : La Littérature européenne et le Moyen Age latin,
préface d’Alain Michel, Paris, P.U.F., 1956 et 1986 ; Paris, Presses Pocket, coll. « Agora » en 1991.

[149]

J'ai essayé de le faire a propos de Psyché : Véronique Gély, L’Invention d’un mythe : Psyché. Allégorie et fiction, du
siecle de Platon au temps de Louis XIV, préface de Pierre Brunel, Paris, Champion, « Lumiere classique », 2006.

POUR CITER CET ARTICLE
Véronique Gély, «Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction», Bibliotheque
comparatiste, n. 2, 2006. , URL :

https://sflgc.org/bibliotheque/gely-veronique-pour-une-mythopoetique-quelques-propositions-sur-les-rapports-entre-mythe-et
-fiction/, page consultée le 01 Février 2026.

BIOGRAPHIE DE L'AUTEUR

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 36


https://sflgc.org/bibliotheque/gely-veronique-pour-une-mythopoetique-quelques-propositions-sur-les-rapports-entre-mythe-et-fiction/
https://sflgc.org/bibliotheque/gely-veronique-pour-une-mythopoetique-quelques-propositions-sur-les-rapports-entre-mythe-et-fiction/

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 3 7

GELY, Véronique

GELY, Véronique : Pour une mythopoétique : quelques propositions sur les rapports entre mythe et fiction | 37



