SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 1

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio

Université du Québec a Montréal

HUBIER, Sébastien

Université de Reims Champagne-Ardenne

Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes

ARTICLE

Des ses origines la littérature comparée s’est vouée au projet culturaliste. Accompagnant le tournant relativiste qui marqua
la « crise de la conscience européenne » étudiée par Paul Hazard, I'idée d’une relativisation des normes esthétiques libéra la
double possibilité d’'une comparaison entre les littératures et de celles-ci avec les cultures qui les informent. C'est sans
doute la Querelle des Anciens et des Modernes avec ses multiples prolongements européens qui incarna cette crise
culturelle majeure comme I'ont montré, apres Hazard, les célebres analyses de René Wellek, Hans Robert Jauss ou Marc
Fumaroli, insistant sur la complexité des forces en présence. Au-dela de la démarche rhétorique du parallélisme et la
syncresis héritée de Quintilien et des stratégies des uns et des autres au sein d’un champ littéraire en pleine mutation,
|"évolution sur le long terme de la Querelle accompagna I'émergence d’un nouveau paradigme ou la relativité progressive
des regles et des « golts » littéraires alla de pair avec celle des religions et des systémes politiques.

Cette premiére modernité trouva sa véritable force dans la révolution lectrice des Lumieres (Leserevolution), ou la proto-
industrialisation de I'imprimé accompagna la « rage de lire » (Lesewut) d'un nouveau type de lecteur (et avant tout de
lectrice) « extensif » et non plus « intensif » qui consomme avidement des imprimés nombreux et divers, les soumettant a
un regard critique, voire irrévérencieux. C'est au sein de cette révolution que se situe le nouveau « cosmopolitisme
littéraire », commerce effréné (sur le modele du libéralisme naissant) de textes, traductions et adaptations sans lequel ni la
littérature comparée ni le culturalisme n’eussent jamais émergé. Au gré de ce commerce, vecteur des Lumiéres (mais aussi
de leurs « ombres », des antiphilosophes aux romans gothiques), se constitue, héritiére de la République des Lettres des

humanistes, la notion d’une « Europe littéraire », concrétisée dans divers magazines "' . Le triomphe européen de nouveaux
genres en marge du canon, comme le montrent entre autres les 224 volumes de la Bibliothéque Universelle des romans !

qui marquent I'apothéose de ce véritable « siécle du roman » ', suscite des réflexions déja comparatistes. Dés 1774 |'Essai
sur le roman de Friedrich von Blanckenburg envisage I'étude de la littérature comme « contribution a I'histoire de
I'hnumanité », modifiant le genre triomphant du siecle « de I'histoire des peuples par I'analyse empirique des événements
historiques et par la sociologie comparée » (le roman étant pour les khommes modernes » ce que I'épopée était pour les

citoyens grecs) . Dans son Discours sur l’origine, les progrés & le genre des Romans (1773) Bricaire de la Dixmerie
esquisse une histoire comparée du roman européen depuis ses origines, reprise par Sade dans sa breve mais synthétique
préface Idée sur les romans et par le Progress of Romance de Clara Reeve.

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 1



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 2

Parallelement a ces genres en rupture triomphent aussi les nouvelles interprétations de la Tradition Classique étudiées jadis

par Paul Van Tieghem *'. Les deux grands pans, paien et biblique, de cette Tradition millénaire sont déconstruits par un
primitivisme qui ouvre sur le comparatisme et le relativisme culturel. Emerge conjointement un nouveau canon,
« moderne » qui allie tous azimuts les ballades écossaises, Dante, Shakespeare, Milton et le théatre espagnol du Siécle d'Or.
On y trouvera le terrain d'élection du premier comparatisme, extension logique d'une nouvelle maniere de lire.

La révolution lectrice (et, simultanément, traductrice) agit aussi sur la formation du paradigme culturaliste par I'extension
des transferts et des aires culturelles - notamment dans le cadre hégémonique du colonialisme européen - qui intensifie les
germes du relativisme culturel hérité de la Renaissance tandis que s’approfondit la perspective historique. A la Bibliothéque
Universelle des Romans fait pendant la Bibliothéque Universelle des Voyages de Boucher de la Richarderie, tandis que
proliférent des catalogues tels que la Somme de Jean-Nicolas Démeunier a la croisée des deux élargissements culturalistes
du siecle, « exotique » et historique, L’Esprit des usages et des coutumes des différents peuples ou observations tirées des
voyageurs et des historiens (1776). Dans le sillage des Bénédictins de Saint-Maure, s'opéere parallélement une révolution
historiographique qui va de I'histoire littéraire de Rivet de la Grange a I'histoire sociale de Sainte-Palaye et voit I'’émergence
de « I'histoire culturelle » de Voltaire a Condillac, Hume, Gibbon et William Robertson.

A I'immanence idéale des mots et des choses dans un monde classifié succede un processus d’historisation profond qui, dés
Giambattista Vico, affirme une relativisation des entités jadis fixes, objectives, universelles et éternelles. Dans ses Principes
d’une science nouvelle (1725), Vico pose les bases de ce qui deviendra I'anthropologie culturelle, envisageant
généalogiquement les langues et les « ceuvres » (mythologies, poémes, lois) des « nations » anciennes comme des reflets

d’états sociaux et psychologiques idiosyncrasiques ' . Il ne s'agit plus de lire des « monuments » selon la grille universaliste
de I'humanisme ni de suivre un récit captivant ou savourer des expressions exemplaires, mais de cerner des manieres
spéciales de penser et de sentir, des coutumes et des organisations spécifiques, reconstituant ainsi I'état primitif des
sociétés. Cinquante ans plus tard, Herder popularisera ces idées dans une série de textes qui signent le triomphe du

primitivisme « préromantique », du proto-comparatisme et du tournant culturaliste .

En 1785, deux ans apres la naissance de « I'ethnologie » sous la plume de Adam F. Kollar, Christoph Meiners énonce les buts
de I'anthropologie culturelle moderne dans ses Elements d Histoire de |’Humanité (Grundriss der Geschichte der
Menschheit). Comparatisme et culturalisme marquent aussi la transition de la critique déiste des Ecritures (de William
Whiston et Jean Astruc a Samuel Reimarus, Baumgarten et Johann Ernesti) a la possibilité d'une histoire relativiste des
religions, libérée épistémologiquement par Salomo Semler et nourrie par la fascination populaire pour les mythologies
« exotiques » du Nord ou de I'Orient, souvent comparées a celles de la Tradition Classique.

C’est dans le sillage de ces mutations profondes que la génération romantique, bouleversée par '« accélération de
I'histoire », intronise la relativité historique et culturelle, réinterprétant le littéraire. Les Romantiques allemands dépassent
ainsi la vieille Querelle affirmant I'historicité consubstantielle de I'art et la compréhension de la diversité esthétique a la
lumiére des cultures qui s'y expriment, exigeant une critique médiatrice d’ol émergeront I'herméneutique et le

comparatisme en claire opposition au « néo-classicisme » francais, dénoncé comme « fausse » théorie de la littérature "' .
Dans les Idées pour la Philosophie de I'Histoire de I’'Humanité (1784-1791), Herder prolonge le schéma de Vico, affirmant

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 2



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 3

d'un c6té la relation intime entre la structure des langues et celles des littératures, et, de I'autre, I'unicité d'un méme
principe holistique qui informe I'histoire politique, religieuse, économique et littéraire. Pionnier du culturalisme, Herder

ouvrait aussi sur un relativisme qui permettait enfin un véritable comparatisme entre « littératures nationales » distinctes ' .
Par ailleurs J. Gottfried Eichhorn intitule symptomatiquement son ceuvre pionniéere Histoire générale de la culture et la
littérature de la nouvelle Europe (Allgemeine Geschichte der Kultur und der Literatur des neueren Europas, 1796-1811).

La réception de I'ldéalisme allemand dans I'oeuvre comparatiste de Mme de Staél De la littérature considérée dans ses
rapports avec les institutions sociales (1800) illustre ce paradigme ol |'Histoire et le social viennent déplacer la rhétorique,
pilier de I'« age de I'éloquence » : la littérature change avec les sociétés, dans I'espace (écho de la sociologie naissante et
du regard anthropologique humboldtien) et dans le temps. Désormais la critique littéraire aura pour objectif de comprendre
et d’expliquer le devenir littéraire dans I'historicité, en rapport avec les autres activités culturelles, la religion, le climat ou
les régimes politiques. Elle s'affirmera d’ailleurs en tant que discipline face a la fixité classificatoire de I'age classique a
travers l'incorporation de la conscience et de la méthode de I'histoire, devenue « science humaine » par excellence.

Le projet comparatiste et culturaliste de Mme de Staél, concrétisé dans son célebre De I’Allemagne, est prolongé avec
succes dans I'ceuvre du Suisse Sismondi (De la littérature du midi de I’'Europe, 1813), tandis que le programme de Herder
permet a Friedrich Schlegel dans son Histoire de la Littérature Ancienne et Moderne (1815) de dépasser définitivement le
paragone hérité de la Querelle et de fonder un comparatisme qui surpasse, tout en l'instituant, la pure « histoire littéraire »
(notamment par un « passéisme » original qui envisage ce qui, en nous, agit du passé) I'inscrivant dans I’évolution du Geist
herdérien. Cette Geistesgeschichte, histoire de I'esprit qui signale une nostalgie du religieux face au « désenchantement »

du monde sécularisé en passe de « modernisation » ", sera systématisée sur le modéle dialectique par Hegel, adapté des

1832 par Karl Rosenkranz au comparatisme littéraire dans son Manuel d’Histoire Universelle de la Poésie ™' .

Le terme méme de littérature comparée émerge au sein du Romantisme libéral. Le herdérien Abel-Francois Villemain parle
de « cette étude comparée des littératures qui est la philosophie de la critique » dans son Cours de littérature francaise de
1829, insistant sur les « influences étrangeres » exercées sur cette derniére et présentant la littérature comme le résultat

des forces historiques qui déterminent les expressions politiques et artistiques de la nation " . Né au moment ou le concept
moderne de littérature succede a celui des Belles Lettres dans un champ esthétique de plus en plus autonome, le
comparatisme littéraire s’articule ainsi a I'histoire littéraire (dont elle constitue le fondement, que celle-ci soit « nationale »
ou « universelle ») dans un nouveau type de discours marqué autant par I'historicisation du phénomene littéraire que par sa
relativisation culturelle, dont on trouve les échos dans le manifeste hugolien de la Préface a Cromwell.

Aux grandes syntheses, encore héritieres de I’'encyclopédisme des Lumieres, succedent peu a peu les analyses de détail,
tandis que s'impose, avec Taine, le nouveau paradigme positiviste qui substitue a I’évolution autonome et dialectique de
I'Esprit la coopération de faits culturels et littéraires « réels », enchainés par des causalités « positives ». L'ceuvre
comparatiste la plus brillante du nouveau modele est sans conteste Les Grands Courants de la littérature du XIXe siecle du
Danois Georg Brandes (1872-1890), « monument » d’histoire culturelle encore utile aujourd’hui auquel fera écho, en
Angleterre, la History of European Thought in the XIXe de ). T. Merz (1896). En Allemagne, le schéma hégélien, de plus en
plus soumis a la construction d’une identité littéraire et culturelle nationale, se voit infléchi par le « tournant matérialiste »

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 3



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 4

(Feuerbach, David F. Strauss, Jacob Moleschott), héritier du radicalisme des Lumieéres qui, en littérature, accompagne le
virage vers le positivisme. Point culminant de ce tournant, le matérialisme historique de Karl Marx invertit I'ldéalisme
hégélien en affirmant que les conditions de production constituent la base réelle du devenir historique et déterminent la

superstructure spirituelle, littéraire ou culturelle **' . Bien qu’elle n'établisse pas une théorie de la littérature, I'analyse
marxiste de I'idéologie s'y étend, notamment dans La sainte famille (1845), ol I'opposition entre Les Mystéres de Paris et
I'ceuvre de Balzac dévoile les contradictions entre le texte et I'appareil idéologique dans lequel il s'inscrit. Suivie par Engels,
cette promotion du réalisme, saisi dans ses contradictions idéologiques mémes (l'idéologie étant elle-méme écho inversé
des bases matérielles dont elle est issue), détermina la longue aventure de I'interprétation marxiste de la littérature,

« mauvaise conscience » du positivisme « bourgeois » ““ . Doublement internationaliste (de par le caractére méme de
I'infrastructure économique et de par la nature de la lutte prolétarienne contre I'aliénation idéologique) I'analyse marxiste
du littéraire est vouée a une perspective comparatiste, de Antonio Labriola ou Georg Plekhanov a Gyorgy Lukdacs, Antonio
Gramsci, Christopher Caudwell, Ernst Fisher, Arnold Hauser ou J. Antonio Maravall. Centrée sur I'analyse des rapports de
pouvoir médiatisés par les discours et associant la critique idéologique des textes et des « artefacts culturels » a la praxis de
transformation sociale, le marxisme se dégage d’une simple sociologie positiviste de la littérature, tout en radicalisant I'idée
d’'une sociogenése de la mimesis.

Parallelement a I'inversion marxiste, le paradigme holiste et évolutif de Hegel subit une pseudo-morphose dans la
Kulturgeschichte allemande, discipline hétérogéne a la croisée de diverses sciences humaines émergeantes dont la
psychologie, la linguistique ou I'histoire de I'art. Annoncée par G. F. Kolb dans son Histoire culturelle de | 'Humanité (Cultur-
Geschichte der Menschheit, 1843) et reprise par Friedrich Jodl dans son Histoire culturelle générale (Allgemeine
Culturgeschichte), elle émergeait de I'opposition idéologique entre « culture » (allemande) et « civilisation » (francaise) et

élargissait I'horizon historique par une quéte de la totalité culturelle, incarnation matérialiste de I'ldéalisme Romantique ™' .
Proche de I'ceuvre inachevée de H. Thomas Buckle (bien qu’il opte pour le terme concurrent dans History of Civilization in
England), il s’agit de réaliser le réve romantique de la « restitution de I'histoire totale » d’une période donnée percue comme
un ensemble conjoncturel qui s'exprime, de facon organique et totalisatrice, a travers I'art, la littérature, la philosophie, la
religion, la vie sociale et les institutions. Ce holisme, qui se concrétise dans I'ceuvre monumentale d'un Jacob Burkhardt,
s'affirme dans le célebre Zeitgeist ou « esprit du temps » avancé par Wilhelm Dilthey en 1883 comme motto des nouveaux
horizons de I'histoire culturelle et de la critique littéraire, renforcé par la notion essentielle de Weltanschauung (déja
présente chez Eugen K. Dihring ou Heinrich Gomperz), synthétisée, apres plusieurs écrits, dans Vision de monde,
philosophie et religion dans les représentations (Weltanschauung, Philosophie und Religion in Darstellungen, 1911). Moritz

Carriere integre I'évolution comparée de la poésie dans I'histoire générale de la civilisation ", suivi par Theodor Sipfle.
Parallelement, I'émergence de la Stoffgeschichte vers 1850 accompagne celle de la mythologie et de I'anthropologie
comparées, infléchissant de facon distincte le comparatisme allemand vers la thématologie au sens large.

Avec I'accélération des échanges et de la production littéraire qui accompagne la « globalisation » de la Seconde Révolution
Industrielle la littérature comparée s’institutionnalise avec ses nombreuses publications (la Bibliographie de Baldensperger
compte déja, en 1904, 6.000 titres publiés), ses revues et ses chaires alors méme que sa démarche et ses intéréts
accompagnent la promotion de la figure de l'intellectuel international au sein d'un espace culturel de plus en plus
transnational (Zola, Bernard Shaw, lbsen, Thomas Mann, etc.). Au méme moment I'idée méme de I'interaction, voire du lien

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 4



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 5

causal entre le littéraire et le social ou le culturel au sens large constitue un enjeu primordial dans I'évolution des formes et
des pratiques textuelles de la Fin de siecle aux avant-gardes, de I'esthétique du Naturalisme informée par I'imaginaire
sociologique et les nouvelles « technologies du réel » a I'historicisme « moderniste » de Yeats, Pound ou Eliot, se voulant

interpretes du sens historique de leur époque " .

Au-dela du littéraire, le tournant du siécle voit le triomphe du paradigme culturaliste et comparatiste dans toutes les
sciences humaines. Un siecle aprés le programme totalisateur de Meisner, E. B. Tylor le concrétise en fondant
I'anthropologie culturelle (et comparée), analysant la culture en tant que « tout complexe, qui inclut les connaissances, les
croyances, I'art, la morale, le droit, les coutumes et toutes les autres capacités et habitudes acquises par I'homme en tant

que membre d'une société » "', C'est cette extension de sens qui caractérisera les « études culturelles » de Raymond
Williams a nos jours.

Néanmoins, prolongeant [|'affinement du modele positiviste dans I'historiographie, la majorité des comparatistes
universitaires suivent, dans I'aire d’influence francaise, le modele exposé par Lanson dans son célebre article sur « La
méthode de I'histoire littéraire » (1910), regroupant les textes selon les genres et les « écoles » en relation au
« développement spirituel » de leur époque mais privilégiant I’'événement singulier, le biographique, le politique et le
chronologique. Ce modele assigne une place stable, mais restreinte, aux rapports entre le culturel et cette « histoire des
relations littéraires internationales » qu’est la littérature comparée.

Malgré la persistance, a travers le XXe siecle, de ce modéle - grace avant tout a sa clarté méthodologique - il va étre
contesté par cing grands courants qui finiront, malgré des résistances, des mutations et des survies, par le submerger. En
s'opposant au schéma positiviste, histoire des mentalités, Kulturgeschichte allemande, structuralisme, sociologie
(post)marxiste et culturalisme anglo-saxon ont reconfiguré de fond en comble les relations entre le littéraire et le culturel,
permettant I'émergence d'un nouveau comparatisme culturaliste.

Aprés guerre, et sous la pression du modele hégémonique de la sociologie durkheimienne, la révolution historiographique
des Annales |ézarde I'édifice de la « vieille histoire » pronée par Charles Seignobos. L'histoire littéraire positiviste qui en
dépendait se voit critiquée des 1941 par un texte fondateur de Lucien Febvre qui démonte ses présupposés
épistémologiques et propose une « histoire véritablement historique » de la littérature, c'est-a-dire en phase avec la
mutation de la « nouvelle histoire » sociologique et anthropologique avancée par les Annales et a la croisée de I'histoire

sociale et des mentalités, la sociologie littéraire et la littérature générale ™' . Occultée auparavant par les querelles
nationalistes issues de la guerre franco-prussienne, la Kulturgeschichte est alors introduite de facon détournée dans la vie
intellectuelle francaise: comme N. Elias, L. Febvre s attachera a comprendre par la psychologie historique la structure des
« mentalités », terme importé de I'« anthropologie sociale » de M. Mauss en écho a la Weltanschauung diltheyenne. L'article
programmatique de Robert Mandrou sur '« Histoire des mentalités » affirme la nécessité d'intégrer le littéraire dans une
« histoire totale » ou le culturel serait aussi important que la composante économique et matérielle et utiliserait les concepts

de la « psychologie sociale » (héritage durkheimien oblige) . L'étude de représentations de « sentiments » et de pratiques
culturelles jusqu’alors considérés comme « universels » et a-historiques, tels que la peur, la mort, I'au-dela, la sexualité, la
naissance, les larmes, la vieillesse ou le suicide transformait la perception culturaliste et les possibilités de la thématologie

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 5



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 6

littéraire . L. Febvre lui-méme avait montré la voie dans Rabelais ou le probléme de I'incroyance au XVle siécle (1942)
puis Autour de I'Heptaméron : Amour sacré et amour profane (1944).En littérature comparée, c’est sans doute |'ceuvre de
Paul Hazard (qui fondait en 1921 la Revue de littérature comparée avec Baldensperger) qui se rapproche le plus de ce
tournant, suivie par « I'histoire spirituelle » de Marcel Bataillon et la « littérature générale » de P. Van Tieghem, consacrée a

I'étude des grands mouvements d’idées et des courants de sensibilité a I'échelle internationale ** . Originale, I'histoire des
sensibilités de Mario Praz annonce aussi le « troisieme niveau » des historiens, distinct du versant anglo-saxon de I'histoire
des idées avancée par I'école de Lovejoy a la John Hopkins University.

Au méme moment, |'Histoire de la Culture allemande introduisait en littérature comparée la compréhension de la littérarité
au sein d’ensembles culturels totalisateurs, de Ernst R. Curtius a Eric Auerbach, Karl Vossler ou I'étonnant Otto Maria
Carpeaux et, dans le sillage du marxisme, favoriserait une relecture des rapports entre littérature et idéologie, du
« premier » Lukacs a Arnold Hauser en passant par I'école de Frankfurt (notamment chez Leo Léwenthal, Walter Benjamin et
le premier Adorno). Cette histoire ouvrait aussi sur I'intersémioticité (O. F. Walzel théorise « I’éclairage mutuel des arts » en
1917, suivi plus tard par les travaux de Ulrich Weisstein) et sur I'’étude iconologique de I'iconographie artistique, dévoilant
des Weltanschauungen communes aux autres séries culturelles (Max Dvorak, Alois Riegl, Erwin Panofsky, Aby Warburg).

La subversion définitive du positivisme vint néanmoins du paradigme structuraliste qui, du formalisme russe au New
Criticism anglo-saxon, déboucha sur la « nouvelle critique » francaise, attaquant la conception rationaliste du sujet-auteur, la
vision strictement référentielle du langage et I'idée du « sens » traduisible et intentionnel du texte. Au terme d'une longue
bataille entre les deux paradigmes, Roland Barthes résume la « misére de I'historicisme » positiviste dans un article
essentiel publié significativement dans la revue des Annales, intitulé « Histoire ou littérature ». L'ceuvre est essentiellement
paradoxale, a la fois signe et résistance a I'histoire ; elle échappe a la « somme de ses sources, de ses influences, de ses

modeles », constituant un « noyau dur irréductible » dans « la masse indécise des mentalités collectives » . Ce paradoxe,
héritier du célébre Contre Sainte-Beuve de Proust, marque le changement de paradigme : de la littérature comme

« message sans code » on passe alors au « code sans message » . Le rapport entre texte et contexte devient différentiel
et polémique ou, plus encore, est directement mis entre parentheses dans une quéte pour la structure latente du texte
autoréférentiel. Dans la réception francaise des formalismes russes, tcheques et polonais on occulte significativement les
tentatives de créer de nouveaux rapports entre la structure du texte et la dynamique historique et culturelle, que ce soit
dans la deuxieme vague de I'OPOIAZ, dans le Cercle de Prague ou dans le cercle réuni autour du « dissident » comparatiste
Mikhail Bakhtine qui débouchait, par une synthése originale du formalisme et du marxisme, sur I'évolution socio-historique

des chronotopes narratifs et une analyse novatrice des cultures populaires **'. Or ce sera de ce terreau fertile du formalisme
culturaliste qu’émergeront les travaux sur la « sémiotique de la culture » du cercle de Tatu (luri Lottmann), les études sur
les « polysystemes » (Itamar Even-Zohar) ou la Science Empirique de la Littérature (Siegfried J. Schmidt) qui restérent

largement ignorés par le structuralisme francais *° .

Celui-ci entretient un rapport distancié, voire hostile, avec la littérature comparée, percue dans son versant positiviste
« classique ». Par ailleurs la querelle entre « I'école francaise » et « I’école américaine », qui accusait la premiére de son
héritage positiviste devenu pur scientisme, farouchement attachée a I'histoire littéraire, a I'étude des influences et a la
recherche des purs « rapports de fait » entre littératures, accompagne le rejet formaliste, marqué aux Etats-Unis par

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 6



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 7

I'héritage du New Criticism. René Wellek et Austin Warren critiquent le comparatisme « restreint » et appellent au
développement d’une théorie générale de la littérature (ils sont en cela suivis en France par Etiemble qui réve d’une science
générale des littératures) ou d'une poétique générale qui constituerait une anthropologie littéraire débouchant sur une

anthropologie de la culture *"".

Cependant c’est dans le sillage du marxisme, et notamment de sa version lukacsienne, que s'affirme, aux marges du
structuralisme, la « socio-critique » francaise. Tandis que I'Institut de littérature mondiale illustre I'orthodoxie soviétique
appliquée au comparatisme, déterminant le conditionnement social de I"évolution littéraire, le roumain Lucien Goldmann
prolonge la théorie post-diltheyenne du premier Lukacs, affirmant le caractére historique et social (le terme anthropologique
de « culture » est ici ignoré) de la vie affective et intellectuelle, s’intéressant a I'« homologie structurale » entre la vision du
monde d’'un groupe social et celle des ceuvres. Le « fait esthétique » est constitué par le double rapport entre la vision du
monde comme réalité vécue et I'univers créé par I'écrivain, puis entre cet univers et le genre littéraire, le style, la syntaxe et
les images.

La sociologie de la littérature « a la francaise » telle qu'elle est définie par J. Leenhardt dans un article célébre veut alors
cerner le texte dans sa matérialité linguistique, depuis le niveau phonologique jusqu’au sémantique, agglutinant péle-méle
plusieurs concepts de différentes disciplines, de la littérature comparée jusqu'a la « sociologie des visions du monde », en
passant par les « épistemes » de Foucault ou les « habitus » de Pierre Bourdieu, la théorie des Appareils Idéologiques d’Etat

de L. Althusser ou celle du reflet brisé de Macherey *' . Se subdivisant en plusieurs branches, qui vont de la sociocritique
marxiste - attachée a I'étude de la littérarité congue dans ses sociotextes et sociogrammes (Claude Duchet) et la
sociopoétique de « |'effet-idéologie » (Philippe Hamon, Alain Viala) - a I'analyse du discours social (Marc Angenot) et de
I'institution littéraire (Jacques Dubois), cette éclosion théorique, illustrée en littérature comparée par une tradition qui va de

Robert Escarpit a Michel Zéraffa ou Pierre V. Zima " , coincidait sans le savoir, par son cecuménisme théorique et
méthodologique, avec les cultural studies du Centre de Birmingham.

C'est au sein de celles-ci que le culturalisme atteint une position paradigmatique dominante, s'étendant non seulement aux
départements littéraires d'ou elles sont originairement issues mais a tout le panorama des sciences humaines. L'arrivée en
force, dans les institutions et les discours des humanities nord-américaines, de I'anthropologie culturelle dans I'aprés-guerre
marqua l'irruption transdisciplinaire du concept de culture tel que I'avaient patiemment élaboré les pionniers de cette
discipline-phare depuis E. B. Tylor jusqu’a Margaret Mead. D'autres disciplines s'étaient déja emparées du concept, dont la
sociologie a travers I'étude des « sous-cultures » urbaines (Ecole de Chicago), des phénomenes d'« acculturation » et de
« syncrétisme culturel ». Anthropologie et sociologie venaient refléter et analyser I’'hétérogénéité culturelle constitutive du
« melting pot » américain, a I'opposé des théories assimilationnistes républicaines qui avaient cours dans « I'idéologie
francaise » qui privilégiait la « question sociale » unificatrice et I'holisme méthodologique (« le sociétal »). En parallele a
|'étude des sous-cultures ouvrieres émerge |'étude de la culture de masses, « populaire » ou « low » qui caractérise de plus
en plus la modernité états-unienne (par opposition a ce que I'on avait considéré, depuis I’'age classique, comme « la »
culture, nommée « high culture » par F. Raymond Leavis). La mass culture devient le centre d'attention de plusieurs
penseurs interdisciplinaires, notamment les exilés de I'Ecole de Frankfurt qui analysent la vitalité des industries culturelles

américaines comme domination idéologique aliénante " .

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 7



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 8

De méme, en Angleterre, le « matérialisme culturel » de Raymond Williams, né dans le sillage (tout en s'y opposant) des
études littéraires de F. R. Leavis, redéfinissait le lien entre le littéraire et le culturel a la lumiére de la sociologie
anthropologique de I'Ecole de Chicago. La définition totalisante que donne Williams de la « culture » comme « I'ensemble de
la vie d'une société, de ses croyances, attitudes et tempérament, tel que I'expriment les structures, les rituels et les gestes,

ainsi que les formes artistiques traditionnelles » ** renvoie a Tylor et s'oppose a la restriction de sens élitaire qui opposait la
cultura humaniste a la « barbarie » modernisatrice et industrielle. L'historien de L’Emergence de la classe ouvriére
britannique, E. Palmer Thompson, systématise le versant sociologique du post-leavisisme, affirmant I'existence d’une culture
ouvriére qui s'oppose consciemment a la culture des classes dominantes, tandis que Richard Hoggart, dans The Uses of

Literacy ", décortiquait la mutation de cette culture de « résistance » vers une « conformité » aliénée par la « culture de
masses » manipulatrice. Enfin Stuart Hall et Paddy Whannel définissaient les Arts populaires (1964)au carrefour des
industries culturelles adorniennes et de la « négociation » ou subversion populaires de celles-ci : ils dépassaient ainsi le
« pessimisme culturel » moderne, ouvrant la voie a une véritable sémiologie « de I'intérieur » de la culture populaire, en
syntonie évidente avec le tournant « pop » de l'art et la culture britanniques des sixties.

Ce tournant culturel trouva sa cristallisation institutionnelle dans le célebre Centre for Contemporary Cultural Studies, fondé
par R. Hoggart en 1963 et repris par Stuart Hall dans les années 70. Ses membres étaient en général des spécialistes de la
littérature d’origine populaire ou immigrée et d’orientation marxiste, comme Hoggart ou Hall eux-mémes, Simon Frith, David
Morley ou Dick Hebdige, désireux d’opposer a la conception élitiste de la culture propre aux public schools une vision
polémique, ouverte aux « sous-cultures » (titre de I'étude de Hebdige sur les « mods », les « rockers » et les « skinheads »
des Sixties). Le groupe de Birmingham produisit une masse impressionnante de travaux, les fameux Working papers portant
sur des champs jusqu’alors tenus en marge des institutions universitaires et qui intéressaient, au méme moment, les
sémiologues francais réunis autour de la revue Communications.

C'est dans ce contexte agglutinant et transdisciplinaire que doit étre lue I'irruption de la French Theory et sa curieuse
incorporation au sein du culturalisme anglo-saxon, de la sémiotique « pop » barthésienne a la critique althusserienne de
I'idéologie ou la déconstruction épistémologique foucauldienne, concevant les formes culturelles comme des « discours »
susceptibles d’'analyses sémiotiques et idéologiques. Imprégnées des analyses et des théories de Julia Kristeva, de Christian
Metz et de Michel de Certeau, de Jacques Derrida, de Gilles Deleuze et Felix Guattari ou encore de Jean Baudrillard, les
Cultural Studies vont s'opposer a la lecture « déconstructiviste » du legs post-structuraliste. C'est un nouveau culturalisme
qui apparait, nourri du soupgon herméneutique de la French Theory mais aussi de Gramsci, de Walter Benjamin et d’Adorno,
de Bakhtine ou de Jirgen Habermas, ainsi que d'une volonté critique politique qu'il faut lire a la lumiére de I'effondrement
du « grand récit » marxiste. Cette synthése originale opéra ainsi un recadrage épistémologique des sciences humaines
autour de I'idée centrale du culturalisme anthropologique.

En quelques décennies, les études culturelles ont réussi a s'implanter, a partir des départements de littérature anglophone,
dans le champ académique britannique puis nord-américain, envahissant toutes les disciplines des sciences humaines, de
I"anthropologie a I’'économie ou a la politique. Plus proches de la théorie générale de la littérature que de la démarche
comparatiste, et tres souvent inscrites dans les départements de littératures « nationales » anglaise ou américaine, les
CultStuds, fascinées par des objets d’'étude généralement issus des industries culturelles hégémoniques nord-américaines
(voire délaissant entierement le littéraire), semblent peu préoccupées par les enjeux de la littérature comparée classique.

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 8



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 9

Ceux-ci sont néanmoins présents dans des ceuvres clés du mouvement comme le Sexual Personae de Camille Paglia et dans
quantité d'études de phénomenes intersémiotiques ou transdisciplinaires. Certains domaines sont d'ailleurs plus marqués
par le comparatisme que d'autres, des women et gender studies (longtemps nourris par les analyses féministes

francophones ') aux études post-coloniales (d’'Edward Said a Gayatri Chakravorty Spivak) et les travaux sur trans et inter-
culturalisme (border et migrant cultures, etc.).

En paralléle aux études culturelles, le « nouvel historicisme » s’est affirmé aux Etats-Unis en réaction ouverte contre
I'hnégémonie de la déconstruction derridéenne, tout en incorporant plusieurs aspects de la critique que celle-ci adressait a
I'historicisme classique, « textualisant » I'histoire par le biais des théories foucaldiennes des formations discursives. Malgré
leurs profondes différences les deux courants se complétent : a I'analyse du contemporain postmoderne qui domine la
majorité des cultstuds, le nouvel historicisme ajoute la déconstruction culturaliste du passé, prioritairement la Renaissance
et le Romantisme avec sa prolongation dans le Victorianisme bourgeois.

En France, la prédominance de la troisiéme génération des Annales apres I'essoufflement du structuralisme a déterminé un
rapprochement de I'histoire culturelle récente, illustrée dans I'analyse du littéraire par Roger Chartier, avec certaines
problématiques du New Historicism et des Cultural Studies, signalant le passage d’une histoire sociale de la culture a une
histoire culturelle de la société ou se rencontrent la sémiotique, I'iconographie politique, la phénoménologie religieuse et
I'analyse sociologique. C'est par ce biais historien que le culturalisme est devenu partie intégrante des études littéraires
francaises dans la « coexistence pacifique » des langages critiques qui marque le « consensus mou » et de plus en plus
scolarisé des études universitaires. Cette incorporation a été surtout fertile dans le domaine de la littérature comparée.
Apres un aggiornamento nécessaire, restant néanmoins a la périphérie des bouleversements épistémologiques de la
« pensée 68 » qui ont infléchi les cultstuds, le comparatisme francais prend comme horizon « I'histoire littéraire générale »,
insistant sur la notion diltheyenne de « conceptions de la vie » ; ainsi le comparatiste, comme I'historien des mentalités,
« recherchera comment I'on aimait [...], a quelles conceptions scientifiques se rangérent a peu prés au méme moment des
auteurs [...], il se penchera sur la nature de leurs sensations et de leurs perceptions [...] ; enfin il s'efforcera de dégager de

cet ensemble la conception générale de la vie et de la mort qui a régné a telle époque » **, ainsi que les idées « au sens le
plus large [...] représentation intellectuelle d'un état de sensibilité ». S’ensuivit une incorporation de la « nouvelle histoire »
dans le comparatisme, déja annoncée par A. Dutu dans Literatura comparata si istoria mentalitator (1982) qui dure jusqu'a
nos jours, dépassant le cadre solipsiste et artificiel des découpages littéraires nationaux pour dégager des ensembles
conjoncturels tels que la « pastorale de la peur » étudiée par Jean Delumeau ou la « promotion de I’enfance » analysée par
Philippe Aries.

Nourrie par I'histoire des mentalités et le New Historicism, par I'Histoire de la Culture renouvelée par les formalismes et les

sociologies marxistes de la littérature, par les études culturelles enfin, une synthese nouvelle entre culturalisme et
comparatisme est désormais possible, dans le prolongement de la vocation déja biséculaire de la littérature comparée.

*%

Depuis les travaux fondateurs de Raymond Williams, de Richard Hoggart et de Stuart Hall et depuis les working papers de
Birmingham, dans les années 1960 puis 1970, les tentatives de définitions, problématiques, des études culturelles se sont

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 9



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 O

multipliées, parfois contradictoires, voire antagonistes. Le site web de I'université du Sussex - la premiere de ces nouvelles
universités britanniques qui, créées dans les années 1960, sont directement liées a I'émergence des cultural studies -
apporte aujourd’hui une réponse parfaite de concision : « cultural studies offer an exciting chance to study culture in all its
forms: from opera to soap opera; in settings worldwide and in different historical periods, from the Ming dynasty to the
present. Studying cultures alongside another subject offers a second set of knowledge and skills to take into the

workplace ». **' Cette définition, pour rapide qu’elle soit, met clairement en avant le fait que les études culturelles n’existent
pas comme un courant unifié de pensée. D'une part, en effet, les objets qu’elles tentent de cerner sont innombrables et
parfaitement hétérogénes. D'autre part, les écoles sont nombreuses et les méthodes extrémement diversifiées : les popular
culture studies, la cultural theory, les queer studies, les critical race studies, les feminist studies, les postcolonial studies, les
media and film studies, les material culture studies, les performance and visual arts studies ne traitant pas des mémes
sujets usent de notions et de concepts extraordinairement divers. Ainsi, au sein du culturalisme, se cotoient des travaux sur
le hip-hop, la pensée queer, les spectres, les fantdmes et les revenants (de Shakespeare au cinéma hollywoodien), les
cultures sud-asiatiques, les liens entre I'économie et la littérature, les modifications que les attentats du 11 septembre 2001
ont fait subir aux modeéles littéraires, esthétiques et culturels américains, européens et moyen-orientaux, la prostitution, les
représentations de I’Apocalypse dans les cultures savante et populaire, les géographies imaginaires, les girls studies, la

place qu'il convient d’accorder a la théorie dans le comparatisme littéraire du XXI° siécle, etc.

Or, c'est précisément cette diversité qui conduit certains de ses détracteurs a faire du culturalisme un agent de promotion
des particularismes, au rebours des humanités, qui, elles, seraient universalistes, y compris dans leur dimension
comparatiste. En réalité, lesdites humanités, sous l'influence des cultstuds, ont elles-mémes profondément changé ; et

lorsque James Clifford *® en dessina, au printemps 2010, a Berkley, les grandes perspectives d'avenir, ce fut d’abord pour
insister sur la nécessité d'associer aux littératures I'histoire sociale, la géographie humaine, la philosophie, le droit, I’histoire
des arts, la culture visuelle, les women'’s studies, les ethnic studies, les science and technology studies, I'anthropologie
socioculturelle, les sciences politiques, I'économie, la psychologie, la sociologie, les film studies, les media studies, les
sciences de la communication, les performance studies - bref, pour opposer les « greater humanities » aux anciennes studia
humanitatis quiérigeaient I’érudition en méthode. Au surplus, de méme qu’elles font soigneusement le départ entre culture

et société ®” , les études culturelles distinguent parfaitement la civilisation, qui est en quelque sorte cecuménique, des
cultures, qui, elles, sont plurielles et relatives. Toutes ces distinctions indiquent que les études culturelles ne cherchent
nullement a formuler des « jugements de valeur », mais simplement des « jugements de réalité », au sens ou I’entendait

déja Durkheim dont le systeme sociologique peut, du reste, étre considéré comme un de leurs lointains ancétres ® : elles
interpretent les faits culturels mais n’établissent entre eux aucune hiérarchie. En ce sens, elles s'apparentent moins a la
critique, qui évalue, qu’a la théorie qui décrit et analyse sans se soucier de prendre parti. En somme, contrairement a un
reproche qui leur est souvent adressé, les études culturelles n'affirment pas que tout se vaut ; elles insistent simplement sur
le fait que tout est également intéressant a analyser - ce qui est assez sensiblement différent. Ce n'est donc pas que Les
Schtroumpfs valent La Comédie humaine : c'est que |'étude des albums de Peyo peut faire progresser la recherche
théorique - en termes sociologiques, sémiotiques, psychologiques ou anthropologiques - autant que I'étude de Balzac.
Michele Cometa, comparatiste et culturaliste a I'université de Palerme, citait récemment une célébre lettre de Gramsci a son
fils : « vedo con piacere che la tua vita intellettuale & molto varia : i classici e poi i tre porcellini. Non credo che lo dia per
scherzo : credo davvero che questo sia una cosa bellissima, di interessarsi ai tre porcellini e poi di leggere una bellissima

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 10



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 1

poesia di Puskin » ® . Et notre collegue de conclure : « Pouchkine et Les Trois Petits Cochons : il n'est pas question des

objets, mais de la méthode qu'on utilise pour les approcher » ', De facto, dans le cadre des cultstuds, il ne s'agit pas de
considérer la valeur des ceuvres, mais simplement leurs fonctions, ce qui a le mérite de déplacer utilement un certain
nombre de problemes scientifiques (qu’est-il possible, par exemple, ou légitime, de comparer ?) mais aussi de méditer le
principe né en Angleterre en méme temps que les cultstuds et que I'on pourrait résumer ainsi : « a université de masse,
étude de la culture de masse ».

Car les études culturelles, il n'est pas inutile de le rappeler, ont constitué une réponse aussi bien a la massification
universitaire intervenue outre-Manche et outre-Atlantique des les années 1960-1970 qu’a I'hémorragie qui affectait les
études littéraires et qui nous frappe aujourd’hui de plein fouet. Les cultstuds conduiraient ainsi a se demander si I'un des
enjeux actuels de I'enseignement de la littérature comparée ne serait pas, au-dela de I'étude des textes et des arts, de se
demander pourquoi on pense ce qu’on pense, et comment les productions culturelles, quelles qu’elles soient, réfractent et
bouleversent nos systémes de représentations et de croyance. Réapparait la un des points de discorde entre culturalistes et
littéraires, les seconds reprochant aux premiers de s’intéresser exclusivement a ce qui appartient aux seuls sous-produits de
la culture de masse. En réalité, les études culturelles s’attachent également a la grande littérature, universelle. La lecture

des ouvrages de Naomi Schor, par exemple, sur Flaubert, Maupassant, Zola "’ ou la pensée de la Décadence “* suffirait a
s’en convaincre. Et ce, d’autant que les études culturelles, qui entendent toujours rester une ethnologie, s'intéressent aux
invariants humains : la hantise et la conjuration de la mort, le sexe et le genre, la constitution de hiérarchies a I'intérieur de
la famille et de la société, le fonctionnement de la croyance, I'importance centrale de I'imitation dans tout apprentissage, les
divisions sexuées et genrées du travail, la notion, complexe, d’intimité, les tabous et prescriptions sexuelles, le réle
ethnologique du jeu et de I'art. Or ces questions sont justement celles qui intéressent au premier chef les littéraires - et,
tout particulierement, les comparatistes.

Qu’on ne s'y trompe pas, cependant : quantité de questions - et, ipso facto, de problémes - demeurent en suspens. D'abord,
la culture est une notion pour le moins élusive. Les culturalistes se fondent généralement sur une acception assez large et la
définissent soit comme « I'ensemble des médiations symboliques et techniques qu’un certain groupe humain a constituées

entre lui-méme et son environnement naturel pour satisfaire ses besoins » ', soit, a I'instar de nos collegues américains,
comme I'ensemble des comportements humains acquis parmi lesquels, donc, la littérature.

Partant, plusieurs interrogations se font jour. D'une part, est-il épistémologiquement recevable de considérer la littérature
comme une production parmi d'autres, ni plus noble, ni plus efficace ? Une telle conception engendre, aujourd’hui encore,
dans l'université francaise, d'assez importantes résistances au nom de la culture dominante (Bourdieu) et élitiste (Gramsci)
- ou, tout simplement, classique au sens ou I'entendait déja Aulu-Gelle lorsque, au deuxiéme siecle de notre ere, il écrivait «
classicus adsiduusque scriptor, non proletarius », réservant cette culture classique a I'élite, aux citoyens de premiére classe,
soumis a I'impdt et en en excluant les pauvres, analphabetes et privés de loisir. Ce mépris pour la culture de masse et, plus
globalement, pour les « mauvais genres » est naturellement le produit d'une fantasmatique de classe, elle-méme
déterminée par des motifs socio-historiques, politiques et idéologiques. C'est cela aussi, indéniablement, qui se joue chez
certains contempteurs des cultural studies, le rejet du culturalisme tenant en effet autant a ce refus d'analyser la pop

culture qu’au « provincialisme frangais » dont parlent Armand Mattelart et Erik Neveu ““ . Or, ce « provincialisme » demande

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 11



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 2

a étre nuancé ne serait-ce, on le sait bien, que parce que la théorie francaise, la fameuse French Theory (Baudrillard,
Foucault, Derrida, Lyotard, Deleuze, Lacan, Althusser, Kristeva, Lévi-Strauss auxquels il faudrait adjoindre Bourdieu, qui
occupe une place quelque peu a part) a joué un rdle essentiel dans le bouleversement du paysage intellectuel nord-

américain ', puis mondial “” . Il n’en demeure pas moins que les études culturelles sont marginalisées par les études
littéraires en France, notamment « parce qu’elles ont opéré [ailleurs] une ouverture sans précédent aux pratiques culturelles
les plus répandues, donc les plus niées, parce qu'elles ont permis d’élaborer un schéma d’analyse liant pouvoir et culture,
sans rabattre I'un sur I'autre, parce qu’elles ont inscrit le positionnement du chercheur au centre du systéme interprétatif,

repensant le réle de I'intellectuel » “”’ - et parce qu’elles cherchent résolument a « déplacer I'accent des grands récits de la

modernité, aujourd’hui déconsidérés “* , vers les habitus quotidiens des consommateurs postmodernes » “” . Or c’est
justement ainsi que « des historicités construites et discutées, des points de déplacement, d’interférence et d’interaction

deviennent plus perceptibles » *” - et c’est en cela précisément que les cultural studies peuvent renouveler avec bonheur le
comparatisme traditionnel : en désavouant le télos progressiste de I'histoire linéaire et en établissant de nouvelles

analogies, dont la valeur heuristique est d’autant plus forte qu’elles semblent saugrenues "' . Cette perspective est d'autant
plus intéressante qu’elle « ne nous demande pas de répudier les formes culturelles élitistes - ni simplement de reconnaitre,
avec Bourdieu, que les distinctions entre formes culturelles populaires et élitistes sont elles-mémes les produits de relations
de pouvoir. [Elle] nous demande plutot d’identifier I'opération de pratiques spécifiques, la facon dont elles réinscrivent
continuellement la ligne entre culture Iégitime et culture populaire ». Assurément, la question de la légitimité du choix des
objets d’étude se pose au sein des études culturelles, mais il n'en est pas pour autant déraisonnable de mettre en rapport
des productions de la culture de masse et des ceuvres de la culture savante qui ont, mutatis mutandis, les mémes impératifs
et les mémes enjeux - et qui, au demeurant, s'informent mutuellement ? Ainsi, par exemple, la mise en rapport de I'Odyssée
et de Dallas par cette fervente adepte de I'anthropologie culturelle qu’est Florence Dupont sert I'interprétation de la poésie

homérique (qui n’est pas un texte littéraire appartenant a la « culture majuscule » ** mais un divertissement de banquet
[6a?¢]) au moins aussi bien que les innombrables gloses qui se répétent depuis I'époque paienne. Le détour par le feuilleton
de Cbs, la tauromachie ou les publicités pour les pates Panzani, loin de nuire a I'analyse, permet de démonter les enjeux
anthropologiques du chant de I'aéde et d'indiquer comment, au fil du temps, pour des raisons culturelles, celui-ci s’est

trouvé « embaumé dans I'alphabet » ¥ .

D’autre part, les sciences de la culture sont loin d’étre réductibles aux traditionnelles sciences humaines. C'est ainsi que les
neurosciences, par exemple, viennent compléter utilement les archétypes culturalistes en montrant comment et pourquoi la
culture se trouve chargée, comme le réve et toutes les autres sortes de fiction, d'une fonction biologique et adaptative.

Parallélement, dans le cadre de la philosophie néodarwinienne *, la memetic theory renouvelle profondément la maniére
d'étudier la maniére dont naissent, évoluent, se transforment ou disparaissent non plus des thémes ou des motifs littéraires,

mais des memes **' .

Bien qu’en prise directe avec le monde contemporain, les études culturelles - et, on le devine, c’est la une de leur force et
un point de contact avec la pensée comparatiste - ont pleine conscience que les savoirs sont eux-mémes culturellement
construits et qu'il existe des modes dans le champ de la pensée et de la science comme dans les domaines artistique ou
politique, ce qui, aprés tout, rejoint I'hypothese, centrale dans la métapsychologie freudienne, que fiction et théorisation

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 12



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 3

correspondent dans l'inconscient a des processus voisins. Le géocentrisme comme |'héliocentrisme, le fixisme comme
|"évolutionnisme, la pensée scientiste comme la pensée mythique dépendent de vogues culturelles. Claude-Gilbert Dubois
rappelait récemment que le Big Crunch n'est qu’un mythe cosmogonique au méme titre que la Genese et Hannes Alfvén
avance que « le Big Bang est un mythe [...] qui mérite une place d’honneur dans le muséum contenant déja le mythe indien
de I'univers cyclique, I'ceuf cosmique chinois, le mythe biblique de la Création en six jours, le mythe cosmologique de

Ptolémée, et bien d’'autres » **. Ainsi, les cultural studies reprennent a leur compte le slogan de Fredric Jameson - « always

historicize! » " - et réaffirment que tout est histoire, y compris le monde contemporain dans ses formes d’expression,
comme dans ses Weltanschauungen. Il n'y a pas, dés lors, que le lointain passé qui soit digne d'intérét et d'étude : le temps
présent, qui nous détermine et nous explique, I'est tout autant. Parallélement, les cultural studies insistent sur le fait qu’on
ne comprend rien a soi-méme, ni au monde si on ne cherche pas d'abord a saisir les conditions économiques, politiques et
idéologiques qui conditionnent les rapports sociaux et culturels, faits non seulement d’oppositions, mais aussi d’'étranges
alliances et de curieux compromis. C'est probablement de la qu’elles tirent leur force : étudier « la culture (sens, formes
symboliques, pratiques, discours) située dans le contexte des relations sociales et de I'organisation du pouvoir » sans étre
pour autant un simple « réchauffé d’'une exigence empirique rudimentaire requérant qu’on inscrive les idées dans des

contextes sociaux et politiques » ®¥ , ni correspondre totalement a la Kulturkritik (telle que I'entendaient Adorno ou
Benjamin) pas plus qu'a la Kulturwissenschaft, plus ancienne et directement issue d’une perspective historique
(Kulturgeschichte). En ce sens, au lieu d'opposer radicalement science et mythe ou savoir et fiction, elles suggerent que le
mythe, qui n'est pas réductible aux anciennes mythologies ou aux mythes littéraires, est un processus qui change
sempiternellement de forme - et ce, pour des raisons culturelles. D’'ou I'importance pour les culturalistes de la dialectique

mythologization/de-mythologization *' qui motive I'engagement, politique et idéologique, de leur discipline. Poursuivant
dans cette voie, la mythocritique qui, définitivement détachée de la mythographie, trouverait de nouveaux prolongements,
reprenant le sillage de Barthes, une des références majeures du culturalisme pour qui « le mythe est constitué par la

déperdition de la qualité historique des choses » .

Cette référence aux Mythologies (1957) n’est pas anecdotique. Elle vient en effet rappeler que les cultstuds sont le produit
de la maniére dont le structuralisme a disséminé, depuis la linguistique, dans I'’ensemble des sciences humaines : histoire
des religions, sémiologie, philosophie politique, psychanalyse, anthropologie. Il n'est pas étonnant, dans ces conditions, que
I'axiome de Lévi-Strauss soit si adéquat pour décrire leur démarche déductive : « il faut et il suffit d'atteindre la structure
inconsciente, sous-jacente a chaque institution et a chaque coutume, pour obtenir un principe d'interprétation valide pour
d’autres institutions et d'autres coutumes » ; si bien que « ce n’est pas la comparaison qui fonde la généralisation, mais le

contraire » ', Toutefois, ce rapport des cultural studies au structuralisme, tout comme celui du comparatisme, est, au fond,
assez ambigu. Déja, Stuart Hall distinguait et associait deux paradigmes : le paradigme structuraliste, qu’il situait dans la
lignée de Lévi-Strauss et d'Althusser, et le paradigme proprement culturaliste qu’'il associait aux travaux de Raymond

Williams et d’Edward P. Thompson qui enseignaient alors respectivement a Cambridge et a Leeds "*” - le premier modele
avancant des explications susceptibles de relier les phénoménes sociaux et culturels aux déterminations qui les produisent,
le second visant a saper les hiérarchies entre ces déterminations et a montrer comment se mélent conditions sociales et
conscience sociale. Les cultstuds, effectivement, apparaissent a la fois comme une exaspération du structuralisme pour qui
la réalité n’est jamais qu’une construction verbale qu’il s’agit de décrypter par I'analyse sémiologique et une rupture avec le
formalisme, au sens ou elles n'ont de cesse de rappeler que les textes - et bien plus largement les productions culturelles -

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 13



SOCIETE FRANGAISE
DELITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 14

nous intéressent d'abord par leur contenu, par ce qu'ils disent du monde. Bref, c’est a de nouvelles référentialités et
transitivités qu’elles invitent. Elles remettent ainsi, avec bonheur, I'accent, auprés des étudiants aussi bien que dans la
recherche, sur ce que racontent les fictions, alors méme que, sous l'influence des philosophies de la postmodernité et des
théories de la lecture, I'impression devient toujours plus forte que la littérature ne parle de rien d’autre que d’elle-méme,
« se recourb[ant] dans un perpétuel retour sur soi, comme si son discours ne pouvait avoir pour contenu que de dire sa

propre forme » . D'un autre c6té, les cultstuds, malgré des inflexions et des ruptures successives, restent profondément
liées au structuralisme, au sens ou elles appréhendent les faits culturels comme un systéme au sein duquel chaque élément
n'est définissable que par les relations d’'équivalence ou d’opposition qu’il entretient avec tous les autres.

On le comprend, dans une perspective épistémologique, c’est une double question de frontiéres qui se pose : ol
commencent les études culturelles et ou finit, stricto sensu, la littérature comparée ? Une réponse rapide - et quelque peu
tautologique, in fine - pourrait consister a dire que pour qu'il y ait littérature comparée, il faut qu'un texte au moins soit
inscrit au corpus d’'étude. En somme, la comparaison de la Traumnovelle (1926) de Schnitzler et de Eyes Wide Shut (1999)
de Kubrick releverait de la littérature comparée, mais point celle de la célébre série américaine Csi Miami et de son analogie
francaise Ris Police scientifique. En réalité, les choses ne sont pas aussi simples. D'un c6té, les Tv studies étant presque
totalement absentes du paysage universitaire francais, les comparatistes sont au moins aussi fondés que d'autres
(historiens, sociologues, ethnologues) pour se charger de I'étude de tels corpus. C'est une telle réflexion qui, de I'université
de Purdue, dans I'Indiana, a celle de Lemerick, en Irlande, de celle de New York a celle de Melbourne, a favorisé la création
de vastes départements de Clcs - Comparative Literature and Cultural Studies. Simplement, si I'on accepte cette inflexion de
la discipline, il convient d’en approuver une autre et de retenir de la littérature comparée, dans une perspective culturaliste,
moins la dimension littéraire que le recours systématique a la comparaison - comparaison qui, dés lors, peut s’effectuer
avec ou sans référence directe a la littérature. D'un autre c6té, aux yeux des culturalistes, et c’est pour eux un axiome, « il
n'y a pas de hors-texte », formule fameuse qui, comme le rappelle Derrida lui-méme, signifie a la fois qu'« il n'y a pas de

hors-contexte » ! et que « tout est texte » * . De ce point de vue, c’est parce que le cultural turn est directement lié au
linguistic turn, cette prise de conscience que toute démarche historienne doit nécessairement s’intéresser au langage et au
discours, qu'il a pu tisser un lien entre le structuralisme et la philosophie poststructuraliste d'un Foucault ou d’un Derrida.
On le comprend, ce n’est point par paresse intellectuelle que les cultural studies refusent de s’attacher aux seuls textes
littéraires et arts majeurs, préférant embrasser les discours folkloriques, mythiques, religieux, les séries Tv et le cinéma de
masse, le marketing et le merchandising, la pop music et les soap operas, la presse pour adolescents et les concours de
beauté, les pulp fictions, les espaces urbains, les décorations des grands magasins, la « sous-culture punk » (Birghmingam),
les mangas (université de Kyoto), les Iégendes urbaines (Utah State University). C'est tout simplement parce que la question
de la légitimité de I'art les indiffere et qu’elles sont moins préoccupées par les questions formelles que par I'organisation
discursive du pouvoir, par les agencements axiologiques et par les combinaisons des éléments normatifs, sociaux et
sociétaux, lesquels ne trouvent leur explication qu’au regard de la notion de communauté (et, singulierement, de
« communautés interprétatives » au sens ol I'entend Stanley Fish et de ces « communautés imaginées » définies par
Benedict Anderson). Partant, les cultural studies, qui sont un « champ d’enquéte postdisciplinaire étudiant la maniere dont

sont produites et inculquées de véritables cartes de significations » ' , représentent un profond renouvellement de
I"approche sociologique en ce qu’elles étudient méticuleusement la notion d’hybridité et insistent sur ce que I'Occident ne
peut plus aujourd’hui prendre sa pensée pour la pensée. Dans ce contexte, qui est aussi celui de la mondialisation des
échanges culturels, le dialogue entre cultstuds, sciences humaines et greater humanities ne peut qu’'aller se renforcant. Et

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 14



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 5

ce, d'autant que de méme qu’elles analysent I'Occident vu d’ailleurs ', les études culturelles observent la maniére dont les
cultures savante et populaire se percoivent mutuellement. Et c’est parce qu’elles étudient précisément la facon dont les
cultures pensent et construisent, sur le mode du fantasme, leurs représentations qu’elles dépassent les habituelles
typologies génériques, identitaires, épistémologiques, etc.

Et c’'est parce qu'elles ne cessent de réfléchir sur elles-mémes et sur leurs objets d'étude, qu’elles permettent de
comprendre comment la littérature a été peu a peu remplacée dans ses fonctions sociales et subjectives par d'autres
productions culturelles. Ainsi, non seulement elles proposent de porter un regard nouveau sur des sujets nouveaux, mais
elles cherchent, au-dela, a faire vaciller toutes les certitudes, en multipliant ad infinitum les perspectives. En cela, elles sont
bien les filles de la déconstruction dont elles prolongent utilement les notions de trace (que Derrida avait empruntée a
Lévinas) et de différance niant I'existence de tout sens originel et organisateur. En cela, elles cherchent a mettre au jour des
décalages, des confusions, des postulats implicites et des omissions dans des textes de toute nature, a expliquer non
seulement ce qui s'y trouve mais aussi a interpréter ce qui, significativement, en est absent. Dans ce cadre, se révele
particulierement efficiente la technique du « montage parallele » que I'on connait du Glas de Derrida ol la page est séparée
en deux colonnes, I'une, a droite, concernant Genet, I'autre a gauche, concernant Hegel et, entre elles, parfois, comme en
de postmodernes marginalia, un commentaire mettant au jour la logique a I'ceuvre dans les deux autres autour de notions et
de concepts éminemment culturels : « la sépulture [...], le legs, le testament, le contrat [...], la classification, la lutte des
classes, le travail de deuil dans les rapports de production, le fétichisme, le travestissement [...], I'idéalisation, la

sollicitation, la releve, le rejet » ', etc. Un tel exercice - qui, en placant au deuxieme plan I'exigence de cohérence et de
complétude renouvelle profondément I'exégése littéraire - vise a pointer des séries de clivages, ceux précisément que le

culturaliste cherche a expliquer ou, plutét, a interpréter, a déconstruire, a « détruire » * . Ce sont ces schemes d’'opposition
- dans lesquels on aurait grand tort de ne voir que des caricatures des theses de Gramsci ou de Foucault (hégémonie
culturelle, éducation des travailleurs, critique du déterminisme économique, analyse du biopouvoir ou de I’'hétérotopie, etc.)
- qui permettent ensuite d’'interroger les relations qu’entretiennent entre elles les différentes structures symboliques (dont
la littérature), en décomposant « les représentations, les langages et les traditions de formations historiques spécifiques » et

en « étudi[alnt aussi “les formes contradictoires” du “sens commun” » " .

Au-dela de la diversité de leurs approches, les culturalistes partagent la méme volonté d’élaborer un métalangage rigoureux

- ce que Chris Barker appelle « le jargon des études culturelles » " . C'est ce métalangage qui assure la cohérence des
cultstuds, toujours menacées d’'éclatement en ce qu’elles empruntent librement a une série d’approches qui ont, chacune,
leur logique et leur cohérence propres. En effet, elles apparaissent comme « une forme supérieure de bricolage [...] a la fois
anti- et multidisciplinaire [...] avec une tradition et un lexique qui défient toute codification [...], une interrogation sans fin
sur elles-mémes » regroupant « analyse textuelle, sémiotique, déconstruction, ethnographie, entretiens, analyse des

phonémes, psychanalyse, études des racines, analyse de contenus, recherches par enquétes, etc. » " . Outre que cette
volonté de conceptualisation pourrait s'avérer particulierement fructueuse dans le cadre de nos études comparatistes qui
n'en ont pas totalement fini avec la Quellenforschung, elle permet, au-dela de I'analyse des marges et des minorités,
d'envisager sous un angle nouveau les panachages disciplinaires, de passer, en somme, de I'interdisciplinarité a la
transdisplinarité. Cette derniére se fixe pour objectif de comprendre le monde contemporain et refuse, pour cela, de
cataloguer les problemes en disciplines séparées - quand bien méme celles-ci travailleraient de concert. En d'autres termes,

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 15



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 6

les cultural studies ne se contentent pas de redéployer d’anciennes approches vers des objets inédits (consommation,
tourisme, médias, etc.), elles visent une métathéorie du culturel.

S’attachant au monde d’aujourd’hui et voulant construire leurs propres contenus et méthodes, elles sont, on le devine,
inévitablement militantes - elles le furent, du reste, des leurs origines, puisqu’elles naquirent, dans le sillage de la « contre-
culture », de la volonté de la Nouvelle Gauche anglaise de rompre avec les traditions du Labour et de promouvoir « une

renaissance des analyses marxiennes » "” . De ce point de vue, elles sont bel et bien une préxis paradoxale ", « un corps

de doctrine engendré par des penseurs qui font de la production de connaissances théoriques une pratique politique » ",
Ainsi les cultstuds, qui ont réussi cette gageure d'échauffer les esprits sur des points théoriques, apparaissent comme un
modele de bouillonnement conceptuel, critique et savant. Cette tonicité provient directement de ce qu’elles cherchent a
mieux comprendre le monde et a modifier le regard que I'on porte sur lui - non sur un monde possible, utopique ou fictif,
mais sur le monde réel, c’est-a-dire hypermoderne, le fameux « globalized world » dont Jennifer Jenkins a repris la notion

aux sociologues des années 1960 et aux économistes des années 1980 " . Voila pourquoi les cultural studies écartent toute
restriction du monde a une littérature qui n’étant qu’'« une affaire de forme » fonctionnerait « comme un objet autonome,
fermé sur soi » ; car alors, « ne parlant plus de rien, elle [serait] elle-méme destinée a n'étre plus rien - ou plus qu’un objet

pur, réservé a une consommation de plaisir, détaché de tout rapport avec les réalités du monde » """ . Paradoxalement, elles

pourraient bien ainsi, « malgré les apparences, réamorcer une seconde période d’expansion de la littérature » " - et, au-
dela, des études littéraires et comparatistes.

N. B. Antonio Dominguez Leiva (UQAM, Montréal) a rédigé la premiére partie de I'article sur I’émergence du culturalisme et
Sébastien Hubier (Université de Reims) s’est chargé ensuite de présenter les cultural studies proprement dites.

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

Theodor Adorno, Kulturindustrie, 1947, Paris, Allia, 2012

Ben Agger,Cultural Studies as Cultural Theory, London, Falmer Press, 1992

len Ang, Living Room Wars:Rethinking Media Audiences for a Postmodern World, Londres & New York, Routledge, 1996

len Ang, Watching Dallas, Londres, Methuen, 1985

Anindita Niyogi Balslev, Cross-cultural Conversation, Atlanta, Scholars Press, 1996

Chris Barker, Cultural Studies. Theory & Practice, Londres, Thousand Oaks, New Delhi & Singapour, Sage, 2000, rééd. 2008
Martin Barker & Anne Beezer, Reading into Cultural Studies, New York & Londres, Routledge. 1992

Roland Barthes, Mythologies, Paris, Seuil, 1957

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 16



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 7

Jean Baudrillard, La Société de consommation, 1970, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais », 1996
Jean-Francois Bayard, « L'Enonciation du politique » in Revue francaise de Science Politique, n°3, 1985, p. 343-373
Catherine Belsey, Culture and the Real: Theorizing Cultural Criticism, New York & Londres, Routledge, 2005

Tony Bennett, Colin Mercer & Janet Woollacott (éd.), Popular Culture and Social Relations, Milton, Open University Press,
1986

Tony Bennett, Outside Literature.New York & Londres, Routledge, 1990

Valda Blundell, Jan Taylor & John Shepherd, Relocating Cultural studies. Developments in Theory and Research, Londres &
New York, Routledge, 1993

Pierre Bourdieu & Jean-Claude Passeron, « Sociologues des mythologies et mythologies des sociologues » in Les Temps
modernes, n°311, 1963, p. 998-1021

Patrick Bratlinger, Crusoe’s Footprints, Cultural Studies in Britain and America, Londres & New York, Routledge, 1990
Charlotte Brunsdon C. & John Caughie (éd.), Feminism & Television Criticism, Oxford, Oxup, 1997
Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, 1990, New York & Londres, Routledge, 2002.

Anne Chalard-Fillaudeau (éd.), Etudes et sciences de la culture : une résitance francaise, Revue d’Etudes Culturelles, n°5,
Dijon, Abell, été 2010

David Chaney, The Cultural Turn. Scene-Setting Essays on Contemporary Cultural History, Londres & New York, Routledge,
1994

Richard Collins, James Curran & Nicholas Garnham, Media, Culture and Society: a Critical Reader, Londres, Sage, 1998
Bernard Darras (éd.), Etudes culturells & Cultural studies, Paris, L'Harmattan, 2007
loan Davies, Cultural Studies and Beyond. Fragments of Empire, Londres & New York, Routledge, 1995

Antonio Dominguez Leiva, Sébastien Hubier & Frédérique Toudoire-Surlapierre, Le Comparatisme, un univers en 3D ?, Paris,
L'Improviste, 2012

Simon During, The Cultural Studies Reader, Londres & New York, Routledge, 1993

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 17



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 8

Antony Easthope, Literary into Cultural Studies, New York & Londres, Routledge, 1991

John Fiske, Introduction to Communication Studies, Londres, Methuen, 1982

Michel Foucault, L’Archéologie du savoir, 1969, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 2008

Simon Frith, Sound Effects: Youth, Leisure and the Politics of Rock’n’Roll, Londres, Constable, 1983

John Frow (éd.), Cultural Studies and Cultural Value, New York, Oxford Up, 1995

Patrick Fuery & Nick Mansfield, Cultural Studies and Critical Theory, New York, Oxford Up, 2001

Hervé Glevarec, Eric Macé & Eric Maigret (éd.), Cultural Studies. Anthologie, Paris, Armand Colin, 2008

Derek Gregory, Geographical Imaginations, Londres, Blackwell, 1993

Claude Grignon & Jean-Claude Passeron, Le Savant et le populaire, Paris, Seuil & Gallimard, 1989

Lawrence Grossberg, We Gotta Get Out of This Place: Popular Conservatism and Modern Culture, Londres, Routledge, 1992

Lawrence Grossberg, Tony Fry, Ann Curthoys & Paul Patton, It’s a Sin: Essays on Postmodernism, Politics, and Culture,
Sydney, Power Publications, 1988

Lawrence Grossherg, Cary Nelson, Paula Treicher (éd.), Cultural Studies, New York, Routledge, 1992. Cet ouvrage de
référence présente une bibliographie détaillée et compléte des multiples perspectives des cultural studies. On se reportera
aux pages 731 a 770 qui inventorient prés d'un millier d'articles et de volumes consacrés au Cs.

Stuart Hall, The Hard Road to Renewal. Thatcherism and the Crisis of the Left, Londres, Verso, 1988

Stuart Hall & Bram Gieben, Formations of Modernity, New York, Pantheon, 1992

Stuart Hall, Dorothy Hobson, Andrew Lowe & Paul Willis (éd.), Culture, Media, Language, Londres, Hutchinson, 1980

John Hartley & Roberta E. Pearson, American Cultural Studies: A Reader, New York, Oxford Up, 2000

Dick Hebdige, Subcultures. The Meaning of Style, Londres & New York, Routledge, 1979

Matt Hills, How to Do Things with Cultural Theory, New York, Oxford Up, 2005

Richard Hoggart, Uses of Literacy, Londres, Chatto & Windus, 1957

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 18



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 9

Fredric Jameson, Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism, Durham, Duke Up, 1991

Marie-Pierre Le Hir, « Defining French Cultural Studies » in The Journal of the Midwest Modern Language Association, vol. 29,
n°l, printemps 1996, p. 76-86

Jerry D. Leonard, Legal Studies as Cultural Studies: A Reader in (Post) Modern Critical Theory, Albany, State University of
New York Press, 1995

Wolf Lepennies, Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, 1985, Francfort, Fischer, 2006

Eric Macé & Eric Maigret, Penser les médiacultures. Nouvelles pratiques et nouvelles approches de la représentation du
monde, Paris, Armand Colin, 2005

Armand Mattelart & Eric Neveu, Introduction aux Cultural Studies, Paris, La Découverte, 2008
Armand & Michele Mattelart, Penser les médias, Paris, La Découverte, 1986.

Jim McGuigan, Cultural populism, Londres & New York, Routledge, 1992

Andrew Milner & Jeff Browitt, Contemporary Cultural Theory, Sydney, Allen & Unwin, 1991
David Morley, Television and Cultural Studies, Londres & New York, Routledge, 1992

Vincent Mosco, The Political Economy of Communication, Londres, Sage, 1996

Erik Neveu, Une société de communication ?, Paris, Montchrestien, 1994

Erik Neveu & Armand Mattelart, « Cultural studies’ stories. La domestication d'une pensée sauvage ? », Réseaux, n° 80,
1996, p.11-58, p.14. Consultable en ligne : http://enssibal.enssib.fr/autres-sites/reseaux-cnet/80/01-matte.pdf

Basarab Nicolescu, Transdisciplinarity. Theory and Practice, New York, Hampton Press, 2008

Rob Shields, Lifestyle Shopping. The Subject of Consumption, Londres & New York, Routledge, 1992

Dominic Strinati, An Introduction to Theories of Popular Culture, Londres & New York, Routledge, 1995, 10e édition, 2005
John Tomlinson, Globalization and Culture, Chicago, Cup, 1999

Steven To6tosy de Zepetnek, Comparative Literature and Comparative Cultural Studies, West Lafayette, Purdue Up, 2002

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 19


http://enssibal.enssib.fr/autres-sites/reseaux-cnet/80/01-matte.pdf

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 O

Raymond Williams, Culture and society (1780-1950), Londres, Chatto & Windus, 1958
Peter Wollen, Raiding the Icebox: Reflections on Twentieth-Century Culture, Londres, Verso, 1993

Notes

NOTES

[1]

Gazette littéraire de I’Europe (1764) ou Considérations sur I'état de la littérature en Europe (1762) annoncent l'idée
schlégelienne d'une « Wissenschaft der Europdéische Literatur » qui accompagne la fondation de la revue Europa
(1803).

[2]

Dont I'intitulé exact montre déja une dimension qu’on pourrait appeler culturaliste : Bibliotheque universelle des
romans, ouvrage périodique, dans lequel on donne I’analyse raisonnée des Romans anciens et modernes, Francois,
ou traduits dans notre langue, avec des notices historiques et critiques concernant les auteurs ou leurs ouvrages
ainsi que les moeurs, les usages du temps, les circonstances particuliéres et relatives, et les personnages connus,
déguisés ou emblématiques (1775).

[3]

A. Montandon, Le roman au XVille siécle en Europe, PUF, 1999, p. 520.

[4]

Ibid., p. 43. Le relativisme culturel était aussi exposé par Garve dans sa Réflexion sur quelques différences dans les
ceuvres des écrivains antiques et modernes (1770), dépassement culturaliste de la Querelle qui s'inscrivait déja dans
sa reformulation romantique.

[5]

G. Vico, La science nouvelle, 1725, « Tel » Gallimard, 1993.

[6]

[7]

Sur | origine du langage (Uber den Ursprung der sprache, 1772), Ossian et les chansons des peuples anciens (Ossian
und die Lieder alter Vélker, 1773) et I'introduction aux Sentimens des peuples dans la chanson (Stimmen der Vélker
in Liedern, anthologie de poémes anglais, scandinaves et slaves de 1778.

[8]

Voir notamment F. Von Schlegel, Gespréch lber die Poesie, 1800.

[9]

Herder lui-méme fait ceuvre de comparatiste dans Sur la ressemblance de | art poétique moyen anglais et allemand
(Von der Ahnlichkeit der mittleren englischen und deutschen Dichtkunst, 1777).

[10]

Jean-Marie Schaeffer, L’Art de I’dge moderne. L’Esthétique et la philosophie de I'art du XVllle siécle a nos jours,
Gallimard, 1992.

[11]

Véritable Aufhebung (dépassement d’une contradiction dialectique) du schéma avancé par Friedrich Bouterwek dans
Histoire de la nouvelle poésie et la nouvelle éloquence (Geschichte der neueren Poesie und Beredsamkeit, 1801).

[12]

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 20



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 1

Signalons aussi, parmi les précédents immédiats de la discipline I'’étonnant ouvrage de Charles de Villers, Erotique
comparée... De la Maniére essentiellement différente dont les poétes francais et allemands traitent I'amour (1806).

[13]

Esquissée dans le Manifeste, I'idée revient dans la Préface a la Contribution a la critique de I’économie

politique (1859): « Dans la production sociale de leur existence, les hommes entrent en des rapports déterminés,
nécessaires, indépendants de leur volonté ; ces rapports de production correspondent a un degré de développement
donné de leurs forces productives matérielles. L’ensemble de ces rapports de production constitue la structure
économique de la société, la base réelle, sur quoi s'éléve une superstructure juridique et politique et a laquelle
correspondent des formes de conscience sociales déterminées. Le mode de production de la vie matérielle
conditionne le procés de vie social, politique et intellectuel en général. Ce n’est pas la conscience des hommes qui
détermine la réalité ; c’est au contraire la réalité sociale qui détermine leur conscience » (Paris : Editions sociales,
1972,18)

[14]

v. notamment P. Goldstein, The Politics of Literary Theory : An Introduction to Marxist Criticism, 1990. Pour ce qui est
de la notion de culture, comprise initialement comme suprastructurelle, v. C. Nelson et L. Gorrsberg Marxism and the
Interpretation of Culture (1987).

[15]

V. notamment la Premiére Partie (« Culture et Civilisation ») de N. Elias, La civilisation des maeurs (Calmann-Lévy,
1973 [1939]) et I'ouvrage collectif Civilisation : Le mot et I'idée Paris: la Renaissance du livre, 1930 auquel
contribuérent entre autres L. Febvre et M. Mauss.

[16]
Die Poesie, ihr Wesen und ihre Formen mit Grundziigen der vergleichenden Literaturgeschichte (1884).

[17]
J. Longenbach, Modernist Poetics of History (1987).

[18]
Primitive Culture, Londres, Murray, 1871, p. 1. T. d. a.

[19]

« Il faudrait (...) reconstituer le milieu, se demander qui écrivait, et pour qui ; qui lisait, et pour quoi ; il faudrait savoir
quelle formation avaient recue, au college ou ailleurs, les écrivains et quelle formation pareillement leurs lecteurs
(...) ; il faudrait savoir quel succés obtenaient et ceux-ci et ceux-la, quelle était I'étendue de ce succes et sa
profondeur ; il faudrait mettre en liaison les changements d’habitude, de go(t, d’écriture et de préoccupations des
écrivains avec les vicissitudes de la politique, avec les transformations de la mentalité religieuse, avec les évolutions
de la vie sociale, avec les changements de la mode artistique et du go(t, etc » (Combats pour I’histoire, A. Colin,
1953, p.263-268 ).

[20]
R. Mandrou, « Histoire des mentalités », Encyclopedia Universalis, v. VIII., Paris, 1968.

[21]

« Elargissement de I'histoire au-dela de ses anciennes marges », comme le résume P. Ariés, incorporant « la vie du
travail, la famille, les ages de la vie, I’éducation, el sexe, la mort, c’est-a-dire les zones qui se trouvent aux frontiéres
du biologique et du mental, de la nature et de la culture » (Nouvelle Histoire, Paris, Retz, 1978, p. 417).

[22]

« Encore plus que les idées les sentiments forment la trame méme de la littérature [...], I'expression des sentiments
peut étre aussi redevable a la tradition et a I'imitation littéraire que celle des idées. La raison en est dans un fait
psychologique et sociologique. Les traditions morales, sociales, de bienséance, etc, de la famille, du clan, de la caste,
de la nation, imposent certains sentiments avec une telle force que [...] ils sont ressentis par tous, a bien peu de
chose pres, de la méme facon [...] sentiments collectifs accessibles a tous dans un groupe social souvent tres

étendu » (La littérature comparée, A. Colin, 1931, p. 109-110). L'auteur annonce ainsi « une future histoire littéraire
de tel ou tel sentiment » (id., p. 114).

[23]

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 21



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 2

R. Barthes, Sur Racine, Paris, Seuil, 1963, p. 144.

[24]
G. Genette, Figures lll, Seuil, 1972, p. 17. Voir, a ce sujet, I'article en ligne de M. Escola, « Des possibles rapports de
la poétique et de I'histoire littéraire », dans Fabula LHT (Littérature, histoire, théorie), n° 0.

[25]

Il est intéressant de constater la dénégation du deuxiéme volet de I'étude proppienne sur les Racines historiques du
conte populaire russe, qui ne fut publié qu’en 1983, bien apres le « boom » théorique qu’avait lancé la Morphologie
du conte, effet de « retardement » similaire a celui de la réception de Bakthine.

[26]
Sur la « fuite devant I’histoire » spécifique au structuralisme francais v. F. Drosse, Histoire du structuralisme, Paris,
La Découverte, 1992, p. 451-452.

[27]
Etiemble, Essais de littérature (vraiment) générale, Gallimard, 1974, p. 14 sq.

[28]
J. Leenhardt, « Sociologie de la littérature », in Encyclopédie Universalis, Paris, tome XIIl, 1989

[29]
Personne et personnage romanesque, Klincksieck 1969; L’ambivalence romanesque : Proust, Kafka, Musil, Le
Sycomore, 1980.

[30]
Ce premier courant culmine notamment dans | ouvrage collectif édité par B. Rosenberg, Mass culture : the popular
arts in America (1957) et la fondation du Journal of Popular Culture en 1967.

[31]
R. Williams, Keywords, Londres, Fontana, 1976, p. 80 T. d. a.

[32]
1957, traduit tardivement en 1970 comme La culture du pauvre dans la collection de P. Bourdieu aux Editions de
Minuit.

[33]

Mais aussi perméables a la cultural history comme le montrent, entre autres, les études de Bram Dijkstra, Idols of
Perversity: Fantasies of Feminine Evil in Fin-de-siécle Culture (Oxford University Press, 1986); Evil Sisters: The Threat
of Female Sexuality and the Cult of Manhood (Owl, 1996), proches de celles de I'espagnole Erika Bornay (Las hijas de
Lilith. Madrid. Ed. Catedra, 1990).

[34]
P. Brunel, C. Pichois, A. M. Rousseau, Qu’est-ce que la littérature comparée ?, Armand Colin, 1983, p. 73.

[35]

« Les études culturelles offrent I'opportunité, passionnante, d’'étudier la culture sous toutes ses formes : de I'opéra
aux séries télévisées, dans le monde entier, a différentes périodes historiques, de la dynastie Ming a nos jours.
L'étude des cultures, parallelement a un autre domaine de spécialité, permet d’acquérir a la fois de nouvelles
connaissances et les compétences nécessaires pour trouver sa place dans le monde du travail ». Je traduis.
http://www.sussex.ac.uk/Units/publications/ugrad2003/culturalstudies.shtml

[36]
http://humanistica.ualberta.ca/2011/03/the-humanities-we-are-for/

[37]
Cf. Andrew Edgar & Peter Sedgwick (éd.), Cultural Studies. The Key Concepts, Londres & New York, Routledge, 2002.

[38]
Voir, par exemple, J. C. Alexander (éd.), Durkheimian Sociology. Cultural Studies, Cambridge, Cup, 1988.

[39]

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 22



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 3

« Je constate avec plaisir que ta vie intellectuelle est tres diversifiée : les classiques, puis les trois petits cochons. Ne
pense pas que je me moque de toi : je pense vraiment que c’est une tres belle chose de s'intéresser aux trois petits
cochons et de lire ensuite un tres beau poéme de Pouchkine ». Je traduis.

[40]

Voir M. Cometa, « Etudes culturelles en Italie : un paradigme possible » in P. Chardin, A. Dominguez Leiva, S. Hubier
& D. Souiller (éd.), Etudes culturelles, anthropologie culturelle et comparatisme, 2 vol., t. |, Dijon & Neully-les-Dijon,
Presses du Cptc & éditions du Murmure, 2010, p.215. Du méme auteur, on lira « Nel momento del pericolo. Forme di
scrittura negli studi culturali », in S. Adamo (éd.), Prospettive e limiti della teoria e della critica culturale, Rome,
Meltemi, 2007, p.175-190 (p.190 notamment).

[41]
N. Schor, Breaking the Chain. Women Theory and French Realist Fiction, New York, Columbia Up, 1985.

[42]

N. Schor & T. J. Kline (éd.), Decadent Subjects: The Idea of Decadence in Art, Literature, Philosophy, and Culture of
the Fin de Siecle in Europe, Baltimore & Londres, The Johns Hopkins Up, 2002.

[43]

S. Auroux, « La Bifurcation esthétique » in MLN, The John Hopkins Up, vol.102, n°4, 1987, p.811.

[44]
E. Neveu & A. Mattelart, « Cultural studies’ stories. La domestication d’une pensée sauvage ? », Réseaux, n° 80,
1996, p.11-58, p.14.

[45]
S. Lostringer, French Theory in America, Londres & New York, Routledge, 2001.

[46]
L'étude de la réception de la French Theory représentait un axe important du colloque qui s’est tenu en novembre
2003 a l'université de Lisbonne, Cultural Studies in the World Today (actes non encore publiés).

[47]
E. Macé & E. Maigret, Penser les médiacultures. Nouvelles pratiques et nouvelles approches de la représentation du
monde, Paris, Armand Colin, 2005, p. 17.

[48]

Rappelons que pour Jean-Francois Lyotard (La Condition postmoderne, Paris, Minuit, coll. « Critique », 1979 ) la
postmodernité nait de I'effondrement des « méta-récits », des grands récits de la modernité : récits de
I’émancipation du genre humain, récits de la dialectique, récits de la conscience humaine.

[49]
E. Macé & E. Maigret, op. cit., p. 117.

[50]

L. Grossberg, C. Nelson, P. Treicher, « Cultural Studies: An Introduction » in L. Grossberg, C. Nelson, P. Treicher (éd.),
Cultural Studies, New York, Routledge, 1992, p.13 : « cultural studies do not require us to repudiate elite cultural
forms—or simply to acknowledge, with Bourdieu, that distinctions between elite and popular forms are themselves
the products of relation of power. Rather, cultural studies require us to identify the operation of specific practices of
how they continuously reinscribe the line between legitimate and popular culture ».

[51]
Cf. F. Toudoire-Surlapierre, « De I'analogie. Souvenir du monde de demain » in A. Dominguez Leiva, S. Hubier & F.
Toudoire-Surlapierre, Le Comparatisme, un univers en 3D ?, Paris, L'Improviste, 2012, p.117 sqq.

[52]
F. Dupont, Homere et Dallas. Introduction a une critique anthropologique, Paris, Hachette, 1991, p.8.

[53]
Ibid., p.152.

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 23



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 4

[54]

On se reportera notamment a I'ouvrage de R. G. Delisle, Les Philosophies du néo-darwinisme, Paris, Puf, coll.

« Science, histoire et société », 2009 qui dresse un bilan, certes provisoire, mais parfaitement clair et informé des
avancées du néo-darwinisme.

[55]

Rappelons que les memes sont des « éléments de transmission culturelle » ou « d'imitation » qui comprennent aussi
bien « des mélodies, des idées, des phrases, les modes vestimentaires, les techniques de poterie ou de construction
d'arches » que la littérature. Cf. Richard Dawkins, The Selfish Gene, New York, Oxford Up, 1976, 1989, 2006, p.192 :
« [meme is] a noun that conveys the idea of a unit of cultural transmission, or a unit of imitation [...]. Examples of
memes are tunes, ideas, catch-phrases, clothes fashions, ways of making pots or building arches ». Je traduis.

[56]

« The Big Bang is a myth [...] which deserves a place of honor in the columbarium which already contains the indian
myth of a cyclic universe, the chinese cosmic egg, the biblical myth of creation in six days, the ptolemaic
cosmological myth and many others ». Je traduis. Cité par E. Leane, Reading Popular Physics. Disciplinary Skimishes
and Textual Strategies, Burlington & Aldershot, Ashgate, 2007, p.118.

[57]

F. Jameson, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act, Ithaca, Cornell Up, 1981, p.9.

[58]

E. San Juan, « Politique des Cultural Studies contemporaines » in L’Homme et la société, n°149, 2003, p. 108.
[59]

Voir C. Barker, Cultural Studies. Theory & Practice, Londres, Thousand Oaks, New Delhi & Singapour, Sage,
2000-2008, p.79 sqq. & 471 sqq., notamment.

[60]

R. Barthes, Mythologies, Paris, Seuil, 1957, [rééd. 1970], p.193.

[61]

C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, Paris, Plon, 1974, p. 34.

[62]

S. Hall, « Cultural Studies: Two Paradigms » in Media, Culture, Society, n°2, 1980, p. 57-72.

[63]

M. Foucault, Les Mots et les Choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris, Gallimard, 1966, p.313. Voir
aussi W. Marx, L’Adieu a la littérature. Histoire d’une dévalorisation (XVllle-XIXe siécles), Paris, Minuit, 2005, p.73

5qq.
[64]

J. Derrida, Limited Inc., Paris, Galilée, 1988, p. 252.

[65]

Voir, sur ce point, I'analyse de James K.A. Smith, Who's Afraid of Postmodernism?, Grand Rapids, Baker Academic,
2006, p.42 & 54-55.

[66]

C. Barker, op. cit., p.38: « [CS are] a post-disciplinary field of enquiry which explores the production and inculcation
of maps of meaning ». e traduis, p.38.

[67]

R.J. C. Young, Mythologies. Writing, History and the West [1990], Londres & New York, Routledge, 2004.

[68]

). Derrida, Glas, Paris, Galilée, 1974 (quatriéme de couverture).

[69]

Cf. T. Eagleton, Literary Theory. An Introduction, 1983, Minneapolis, Ump, 2008, p.129 : « for all the binary

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 24



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 2 5

oppositions which post-structuralism sought to undo, the hierarchical opposition between men and women are
perhaps the most virulent ». Je souligne et je traduis.

[70]

« The language game of cultural studies ». C. Barker, op. cit., p.4.

[71]

E. San Juan, op.cit., p.108.

[72]

[73]

E. Neveu & A. Mattelart, op.cit., p.17.

[74]

Voir J. McGuigan, The Politics of Cultural Studies and Cool Capitalism, Cultural Politics. An International Journal, vol.2,
juillet 2006, p. 137-158 & H. A. Giroux, Impure Acts. The Practical Politics of Cultural Studies, Routledge, 2000.
D'autres universitaires contestent violemment cette politisation des cultstuds. C'est le cas notamment de F. Mulhern,
« The Politics of Cultural Studies », Monthly Review, juillet-aolt 1995, p. 3140 sqq. De son c6té, E. San Juan,
comparatiste a la Washington State University, leur reproche de n’en point faire assez dans ce domaine (art.cit., p.
105 sqq.).

[75]

C. Barker, op. cit., p.5 : « Cultural studies is a body of theory generated by thinkers who regard the production of
theorical knowledge as a political practice ».

[76]

J. Jenkins, « Globalization and Cultural Studies » in Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, vol.
21, n°1-2, 2001, p. 80 sqq.

[77]

W. Marx, op.cit., p.160.

[78]

Ibid., p.170.

POUR CITER CET ARTICLE

Antonio, DOMINGUEZ LEIVA, "Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes", Bibliotheque comparatiste, n. 9,
2013, URL:
https://sflgc.org/bibliotheque/dominguez-leiva-antonio-du-culturalisme-romantique-aux-cultstuds-hypermodernes/, page
consultée le 06 Février 2026.

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 25


https://sflgc.org/bibliotheque/dominguez-leiva-antonio-du-culturalisme-romantique-aux-cultstuds-hypermodernes/

