
| 1

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 1

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio
Université du Québec à Montréal
HUBIER, Sébastien
Université de Reims Champagne-Ardenne

Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes

ARTICLE

Dès ses origines la littérature comparée s’est vouée au projet culturaliste. Accompagnant le tournant relativiste qui marqua
la « crise de la conscience européenne » étudiée par Paul Hazard, l’idée d’une relativisation des normes esthétiques libéra la
double possibilité d’une comparaison entre les littératures et de celles-ci avec les cultures qui les informent. C’est sans
doute la  Querelle  des Anciens et  des Modernes avec ses multiples prolongements européens qui  incarna cette crise
culturelle majeure comme l’ont montré, après Hazard, les célèbres analyses de René Wellek, Hans Robert Jauss ou Marc
Fumaroli, insistant sur la complexité des forces en présence. Au-delà de la démarche rhétorique du parallélisme et la
syncresis héritée de Quintilien et des stratégies des uns et des autres au sein d’un champ littéraire en pleine mutation,
l’évolution sur le long terme de la Querelle accompagna l’émergence d’un nouveau paradigme où la relativité progressive
des règles et des « goûts » littéraires alla de pair avec celle des religions et des systèmes politiques.

Cette première modernité trouva sa véritable force dans la révolution lectrice des Lumières (Leserevolution), où la proto-
industrialisation de l’imprimé accompagna la « rage de lire » (Lesewut) d’un nouveau type de lecteur (et avant tout de
lectrice) « extensif » et non plus « intensif » qui consomme avidement des imprimés nombreux et divers, les soumettant à
un regard critique,  voire irrévérencieux.  C’est au sein de cette révolution que se situe le nouveau « cosmopolitisme
littéraire », commerce effréné (sur le modèle du libéralisme naissant) de textes, traductions et adaptations sans lequel ni la
littérature comparée ni le culturalisme n’eussent jamais émergé. Au gré de ce commerce, vecteur des Lumières (mais aussi
de leurs « ombres », des antiphilosophes aux romans gothiques), se constitue, héritière de la République des Lettres des

humanistes, la notion d’une « Europe littéraire », concrétisée dans divers magazines [1] . Le triomphe européen de nouveaux

genres en marge du canon, comme le montrent entre autres les 224 volumes de la Bibliothèque Universelle des romans [2]

qui marquent l’apothéose de ce véritable « siècle du roman » [3] , suscite des réflexions déjà comparatistes. Dès 1774 l’Essai
sur  le  roman de Friedrich  von Blanckenburg  envisage l’étude de  la  littérature  comme «  contribution  à  l’histoire  de
l’humanité »,  modifiant le genre triomphant du siècle « de l’histoire des peuples par l’analyse empirique des événements
historiques et par la sociologie comparée » (le roman étant pour les «hommes modernes » ce que l’épopée était pour les

citoyens grecs) [4] . Dans son Discours sur l’origine, les progrès & le genre des Romans (1773) Bricaire de la Dixmerie
esquisse une histoire comparée du roman européen depuis ses origines, reprise par Sade dans sa brève mais synthétique
préface Idée sur les romans et par le Progress of Romance de Clara Reeve.



| 2

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 2

Parallèlement à ces genres en rupture triomphent aussi les nouvelles interprétations  de la Tradition Classique étudiées jadis

par Paul Van Tieghem [5] . Les deux grands pans, païen et biblique, de cette Tradition millénaire sont déconstruits par un
primitivisme  qui  ouvre  sur  le  comparatisme  et  le  relativisme  culturel.  Émerge  conjointement  un  nouveau  canon,
« moderne » qui allie tous azimuts les ballades écossaises, Dante, Shakespeare, Milton et le théâtre espagnol du Siècle d’Or.
On y trouvera le terrain d’élection du premier comparatisme, extension logique d’une nouvelle manière de lire.

La révolution lectrice (et, simultanément, traductrice) agit aussi sur la formation du paradigme culturaliste par l’extension
des transferts et des aires culturelles – notamment dans le cadre hégémonique du colonialisme européen – qui intensifie les
germes du relativisme culturel hérité de la Renaissance tandis que s’approfondit la perspective historique. À la Bibliothèque
Universelle des Romans fait pendant la Bibliothèque Universelle des Voyages de Boucher de la Richarderie, tandis que
prolifèrent des catalogues tels que la Somme de Jean-Nicolas Démeunier à la croisée des deux élargissements culturalistes
du siècle, « exotique » et historique, L’Esprit des usages et des coutumes des différents peuples ou observations tirées des
voyageurs et des historiens (1776). Dans le sillage des Bénédictins de Saint-Maure, s’opère parallèlement une révolution
historiographique qui va de l’histoire littéraire de Rivet de la Grange à l’histoire sociale de Sainte-Palaye et voit l’émergence
de « l’histoire culturelle » de Voltaire à Condillac, Hume, Gibbon et William Robertson.

A l’immanence idéale des mots et des choses dans un monde classifié succède un processus d’historisation profond qui, dès
Giambattista Vico, affirme une relativisation des entités jadis fixes, objectives, universelles et éternelles. Dans ses Principes
d’une  science  nouvelle  (1725),  Vico  pose  les  bases  de  ce  qui  deviendra  l’anthropologie  culturelle,  envisageant
généalogiquement les langues et les « œuvres » (mythologies, poèmes, lois) des « nations » anciennes comme des reflets

d’états sociaux et psychologiques idiosyncrasiques [6] . Il ne s’agit plus de lire des « monuments » selon la grille universaliste
de l’humanisme ni de suivre un récit captivant ou savourer des expressions exemplaires, mais de cerner des manières
spéciales  de  penser  et  de  sentir,  des  coutumes  et  des  organisations  spécifiques,  reconstituant  ainsi  l’état  primitif  des
sociétés. Cinquante ans plus tard, Herder popularisera ces idées dans une série de textes qui signent le triomphe du

primitivisme « préromantique », du proto-comparatisme et du tournant culturaliste [7] .

En 1785, deux ans après la naissance de « l’ethnologie » sous la plume de Adam F. Kollár, Christoph Meiners énonce les buts
de  l’anthropologie  culturelle  moderne  dans  ses  Élements  d´Histoire  de  l´Humanité  (Grundriss  der  Geschichte  der
Menschheit). Comparatisme et culturalisme marquent aussi la transition de la critique déiste des Écritures (de William
Whiston et Jean Astruc à Samuel Reimarus, Baumgarten et Johann Ernesti) à la possibilité d’une histoire relativiste des
religions, libérée épistémologiquement par Salomo Semler et nourrie par la fascination populaire pour les mythologies
« exotiques » du Nord ou de l’Orient, souvent comparées à celles de la Tradition Classique.

C’est  dans le  sillage de ces mutations profondes que la  génération romantique,  bouleversée par  l’«  accélération de
l’histoire », intronise la relativité historique et culturelle, réinterprétant le littéraire. Les Romantiques allemands dépassent
ainsi  la  vieille  Querelle  affirmant  l’historicité  consubstantielle  de  l’art  et  la  compréhension  de  la  diversité  esthétique  à  la
lumière  des  cultures  qui  s’y  expriment,  exigeant  une  critique  médiatrice  d’où  émergeront  l’herméneutique  et  le

comparatisme en claire opposition au « néo-classicisme » français, dénoncé comme « fausse » théorie de la littérature [8] .
Dans les  Idées pour  la  Philosophie de l’Histoire  de l’Humanité (1784-1791),  Herder  prolonge le  schéma de Vico,  affirmant



| 3

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 3

d’un côté la relation intime entre la structure des langues et celles des littératures, et, de l’autre, l’unicité d’un même
principe holistique qui informe l’histoire politique, religieuse, économique et littéraire. Pionnier du culturalisme, Herder

ouvrait aussi sur un relativisme qui permettait enfin un véritable comparatisme entre « littératures nationales » distinctes [9] .
Par ailleurs J. Gottfried Eichhorn intitule symptomatiquement son œuvre pionnière Histoire générale de la culture et la
littérature de la nouvelle Europe (Allgemeine Geschichte der Kultur und der Literatur des neueren Europas, 1796-1811).

La réception de l’Idéalisme allemand dans l’oeuvre comparatiste de Mme de Staël De la littérature considérée dans ses
rapports avec les institutions sociales (1800) illustre ce paradigme où l’Histoire et le social viennent déplacer la rhétorique,
pilier de l’« âge de l’éloquence » : la littérature change avec les sociétés, dans l’espace (écho de la sociologie naissante et
du regard anthropologique humboldtien) et dans le temps. Désormais la critique littéraire aura pour objectif de comprendre
et d’expliquer le devenir littéraire dans l’historicité, en rapport avec les autres activités culturelles, la religion, le climat ou
les  régimes  politiques.  Elle  s’affirmera  d’ailleurs  en  tant  que  discipline  face  à  la  fixité  classificatoire  de  l’âge  classique  à
travers l’incorporation de la conscience et de la méthode de l’histoire, devenue « science humaine » par excellence.

Le projet comparatiste et culturaliste de Mme de Staël, concrétisé dans son célèbre De l’Allemagne, est prolongé avec
succès dans l’œuvre du Suisse Sismondi (De la littérature du midi de l’Europe, 1813), tandis que le programme de Herder
permet à Friedrich Schlegel dans son Histoire de la Littérature Ancienne et Moderne (1815) de dépasser définitivement le
paragone hérité de la Querelle et de fonder un comparatisme qui surpasse, tout en l’instituant, la pure « histoire littéraire »
(notamment par un « passéisme » original qui envisage ce qui, en nous, agit du passé) l’inscrivant dans l’évolution du Geist
herdérien. Cette Geistesgeschichte, histoire de l’esprit qui signale une nostalgie du religieux face au « désenchantement »

du monde sécularisé en passe de « modernisation » [10] , sera systématisée sur le modèle dialectique par Hegel, adapté dès

1832 par Karl Rosenkranz au comparatisme littéraire dans son Manuel d’Histoire Universelle de la Poésie [11] .

Le terme même de littérature comparée émerge au sein du Romantisme libéral. Le herdérien Abel-François Villemain parle
de « cette étude comparée des littératures qui est la philosophie de la critique » dans son Cours de littérature française de
1829, insistant sur les « influences étrangères » exercées sur cette dernière et présentant la littérature comme le résultat

des forces historiques qui déterminent les expressions politiques et artistiques de la nation [12] . Né au moment où le concept
moderne de littérature succède à  celui  des  Belles  Lettres  dans un champ esthétique de plus  en plus  autonome,  le
comparatisme littéraire s’articule ainsi à l’histoire littéraire (dont elle constitue le fondement, que celle-ci soit « nationale »
ou « universelle ») dans un nouveau type de discours marqué autant par l’historicisation du phénomène littéraire que par sa
relativisation culturelle, dont on trouve les échos dans le manifeste hugolien de la Préface à Cromwell.

Aux grandes synthèses, encore héritières de l’encyclopédisme des Lumières, succèdent peu à peu les analyses de détail,
tandis que s’impose, avec Taine, le nouveau paradigme positiviste qui substitue à l’évolution autonome et dialectique de
l’Esprit  la  coopération de faits  culturels  et  littéraires  «  réels  »,  enchaînés par  des causalités  «  positives  ».  L’œuvre
comparatiste la plus brillante du nouveau modèle est sans conteste Les Grands Courants de la littérature du XIXe siècle du
Danois Georg Brandes (1872-1890),  « monument » d’histoire culturelle encore utile aujourd’hui  auquel  fera écho, en
Angleterre, la History of European Thought in the XIXe de J. T. Merz (1896). En Allemagne, le schéma hégélien, de plus en
plus soumis à la construction d’une identité littéraire et culturelle nationale, se voit infléchi par le « tournant matérialiste »



| 4

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 4

(Feuerbach, David F. Strauss, Jacob Moleschott), héritier du radicalisme des Lumières qui, en littérature, accompagne le
virage vers le positivisme. Point culminant de ce tournant, le matérialisme historique de Karl Marx invertit l’Idéalisme
hégélien  en  affirmant  que  les  conditions  de  production  constituent  la  base  réelle  du  devenir  historique  et  déterminent  la

superstructure spirituelle, littéraire ou culturelle [13] . Bien qu’elle n’établisse pas une théorie de la littérature, l’analyse
marxiste de l’idéologie s’y étend, notamment dans La sainte famille (1845), où l’opposition entre Les Mystères de Paris et
l’œuvre de Balzac dévoile les contradictions entre le texte et l’appareil idéologique dans lequel il s’inscrit. Suivie par Engels,
cette promotion du réalisme, saisi dans ses contradictions idéologiques mêmes (l’idéologie étant elle-même écho inversé
des bases matérielles dont elle est issue), détermina la longue aventure de l’interprétation marxiste de la littérature,

« mauvaise conscience » du positivisme « bourgeois » [14] . Doublement internationaliste (de par le caractère même de
l’infrastructure économique et de par la nature de la lutte prolétarienne contre l’aliénation idéologique) l’analyse marxiste
du littéraire est vouée à une perspective comparatiste, de Antonio Labriola ou Georg Plekhanov à György Lukács, Antonio
Gramsci, Christopher Caudwell, Ernst Fisher, Arnold Hauser ou J. Antonio Maravall. Centrée sur l’analyse des rapports de
pouvoir médiatisés par les discours et associant la critique idéologique des textes et des « artefacts culturels » à la praxis de
transformation sociale, le marxisme se dégage d’une simple sociologie positiviste de la littérature, tout en radicalisant l’idée
d’une sociogenèse de la mimesis.

Parallèlement  à  l’inversion  marxiste,  le  paradigme holiste  et  évolutif  de  Hegel  subit  une  pseudo-morphose  dans  la
Kulturgeschichte  allemande,  discipline  hétérogène  à  la  croisée  de  diverses  sciences  humaines  émergeantes  dont  la
psychologie, la linguistique ou l’histoire de l’art. Annoncée par G. F. Kolb dans son Histoire culturelle de l´Humanité (Cultur-
Geschichte  der  Menschheit,  1843)  et  reprise  par  Friedrich  Jodl  dans  son  Histoire  culturelle  générale  (Allgemeine
Culturgeschichte), elle émergeait de l’opposition idéologique entre « culture » (allemande) et « civilisation » (française) et

élargissait l’horizon historique par une quête de la totalité culturelle, incarnation matérialiste de l’Idéalisme Romantique [15] .
Proche de l’œuvre inachevée de H. Thomas Buckle (bien qu’il opte pour le terme concurrent dans History of Civilization in
England), il s’agit de réaliser le rêve romantique de la « restitution de l’histoire totale » d’une période donnée perçue comme
un ensemble conjoncturel qui s’exprime, de façon organique et totalisatrice, à travers l’art, la littérature, la philosophie, la
religion, la vie sociale et les institutions. Ce holisme, qui se concrétise dans l’œuvre monumentale d’un Jacob Burkhardt,
s’affirme dans le célèbre Zeitgeist ou « esprit du temps » avancé par Wilhelm Dilthey en 1883 comme motto des nouveaux
horizons de l’histoire culturelle et de la critique littéraire,  renforcé par la notion essentielle de Weltanschauung  (déjà
présente  chez  Eugen  K.  Dühring  ou  Heinrich  Gomperz),  synthétisée,  après  plusieurs  écrits,  dans  Vision  de  monde,
philosophie et religion dans les représentations (Weltanschauung, Philosophie und Religion in Darstellungen, 1911). Moritz

Carrière  intègre  l’évolution  comparée  de  la  poésie  dans  l’histoire  générale  de  la  civilisation  [16]  ,  suivi  par  Theodor  Süpfle.
Parallèlement,  l’émergence  de  la  Stoffgeschichte  vers  1850  accompagne  celle  de  la  mythologie  et  de  l’anthropologie
comparées,  infléchissant  de  façon  distincte  le  comparatisme  allemand  vers  la  thématologie  au  sens  large.

Avec l’accélération des échanges et de la production littéraire qui accompagne la « globalisation » de la Seconde Révolution
Industrielle la littérature comparée s’institutionnalise avec ses nombreuses publications (la Bibliographie de Baldensperger
compte déjà,  en 1904, 6.000 titres publiés),  ses revues et ses chaires alors même que sa démarche et ses intérêts
accompagnent  la  promotion  de  la  figure  de  l’intellectuel  international  au  sein  d’un  espace  culturel  de  plus  en  plus
transnational (Zola, Bernard Shaw, Ibsen, Thomas Mann, etc.). Au même moment l’idée même de l’interaction, voire du lien



| 5

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 5

causal entre le littéraire et le social ou le culturel au sens large constitue un enjeu primordial dans l’évolution des formes et
des pratiques textuelles de la Fin de siècle aux avant-gardes, de l’esthétique du Naturalisme informée par l’imaginaire
sociologique et les nouvelles « technologies du réel » à l’historicisme « moderniste » de Yeats, Pound ou Eliot, se voulant

interprètes du sens historique de leur époque [17] .

Au-delà du littéraire, le tournant du siècle voit le triomphe du paradigme culturaliste et comparatiste dans toutes les
sciences  humaines.  Un  siècle  après  le  programme  totalisateur  de  Meisner,  E.  B.  Tylor  le  concrétise  en  fondant
l’anthropologie culturelle (et comparée), analysant la culture en tant que « tout complexe, qui inclut les connaissances, les
croyances, l’art, la morale, le droit, les coutumes et toutes les autres capacités et habitudes acquises par l’homme en tant

que membre d’une société » [18] . C’est cette extension de sens qui caractérisera les « études culturelles » de Raymond
Williams à nos jours.

Néanmoins,  prolongeant  l’affinement  du  modèle  positiviste  dans  l’historiographie,  la  majorité  des  comparatistes
universitaires  suivent,  dans  l’aire  d’influence  française,  le  modèle  exposé  par  Lanson  dans  son  célèbre  article  sur  «  La
méthode  de  l’histoire  littéraire  »  (1910),  regroupant  les  textes  selon  les  genres  et  les  «  écoles  »  en  relation  au
« développement spirituel » de leur époque mais privilégiant l’événement singulier, le biographique, le politique et le
chronologique. Ce modèle assigne une place stable, mais restreinte, aux rapports entre le culturel et cette « histoire des
relations littéraires internationales » qu’est la littérature comparée.

Malgré la persistance, à travers le XXe siècle, de ce modèle – grâce avant tout à sa clarté méthodologique – il va être
contesté par cinq grands courants qui finiront, malgré des résistances, des mutations et des survies, par le submerger. En
s’opposant  au  schéma  positiviste,  histoire  des  mentalités,  Kulturgeschichte  allemande,  structuralisme,  sociologie
(post)marxiste et culturalisme anglo-saxon ont reconfiguré de fond en comble les relations entre le littéraire et le culturel,
permettant l’émergence d’un nouveau comparatisme culturaliste.

Après guerre, et sous la pression du modèle hégémonique de la sociologie durkheimienne, la révolution historiographique
des  Annales  lézarde  l’édifice  de  la  «  vieille  histoire  »  prônée  par  Charles  Seignobos.  L’histoire  littéraire  positiviste  qui  en
dépendait  se  voit  critiquée  dès  1941  par  un  texte  fondateur  de  Lucien  Febvre  qui  démonte  ses  présupposés
épistémologiques et propose une « histoire véritablement historique » de la littérature, c’est-à-dire en phase avec la
mutation de la « nouvelle histoire » sociologique et anthropologique avancée par les Annales et à la croisée de l’histoire

sociale et  des mentalités,  la  sociologie littéraire et  la  littérature générale [19]  .  Occultée auparavant par les querelles
nationalistes issues de la guerre franco-prussienne, la Kulturgeschichte est alors introduite de façon détournée dans la vie
intellectuelle française: comme N. Elias, L. Febvre s´attachera à comprendre par la psychologie historique la structure des
« mentalités », terme importé de l’« anthropologie sociale » de M. Mauss en écho à la Weltanschauung diltheyenne. L’article
programmatique de Robert  Mandrou sur  l’«  Histoire  des  mentalités  »  affirme la  nécessité  d’intégrer  le  littéraire  dans une
« histoire totale » où le culturel serait aussi important que la composante économique et matérielle et utiliserait les concepts

de la « psychologie sociale » (héritage durkheimien oblige) [20] . L’étude de représentations de « sentiments » et de pratiques
culturelles jusqu’alors considérés comme « universels » et a-historiques, tels que la peur, la mort, l’au-delà, la sexualité, la
naissance, les larmes, la vieillesse ou le suicide transformait la perception culturaliste et les possibilités de la thématologie



| 6

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 6

littéraire [21] . L. Febvre lui-même avait montré la voie dans Rabelais ou le problème de l’incroyance au XVIe siècle (1942)
puis Autour de l’Heptaméron : Amour sacré et amour profane (1944).En littérature comparée, c’est sans doute l’œuvre de
Paul Hazard (qui fondait en 1921 la Revue de littérature comparée avec Baldensperger) qui se rapproche le plus de ce
tournant, suivie par « l’histoire spirituelle » de Marcel Bataillon et la « littérature générale » de P. Van Tieghem, consacrée à

l’étude des grands mouvements d’idées et des courants de sensibilité à l’échelle internationale [22] . Originale, l’histoire des
sensibilités de Mario Praz annonce aussi le « troisième niveau » des historiens, distinct du versant anglo-saxon de l’histoire
des idées avancée par l’école de Lovejoy à la John Hopkins University.

Au même moment, l’Histoire de la Culture allemande introduisait en littérature comparée la compréhension de la littérarité
au sein d’ensembles culturels totalisateurs, de Ernst R. Curtius à Eric Auerbach, Karl Vossler ou l’étonnant Otto Maria
Carpeaux  et,  dans  le  sillage  du  marxisme,  favoriserait  une  relecture  des  rapports  entre  littérature  et  idéologie,  du
« premier » Lukacs à Arnold Hauser en passant par l’école de Frankfurt (notamment chez Leo Löwenthal, Walter Benjamin et
le premier Adorno). Cette histoire ouvrait aussi sur l’intersémioticité (O. F. Walzel théorise « l’éclairage mutuel des arts » en
1917, suivi plus tard par les travaux de Ulrich Weisstein) et sur l’étude iconologique de l’iconographie artistique, dévoilant
des Weltanschauungen communes aux autres séries culturelles (Max Dvorak, Aloïs Riegl, Erwin Panofsky, Aby Warburg).

La  subversion  définitive  du  positivisme  vint  néanmoins  du  paradigme  structuraliste  qui,  du  formalisme  russe  au  New
Criticism anglo-saxon, déboucha sur la « nouvelle critique » française, attaquant la conception rationaliste du sujet-auteur, la
vision strictement référentielle du langage et l’idée du « sens » traduisible et intentionnel du texte. Au terme d’une longue
bataille entre les deux paradigmes, Roland Barthes résume la « misère de l’historicisme » positiviste dans un article
essentiel publié significativement dans la revue des Annales, intitulé « Histoire ou littérature ». L’œuvre est essentiellement
paradoxale, à la fois signe et résistance à l’histoire ; elle échappe à la « somme de ses sources, de ses influences, de ses

modèles », constituant un « noyau dur irréductible » dans « la masse indécise des mentalités collectives » [23] . Ce paradoxe,
héritier  du  célèbre  Contre  Sainte-Beuve de Proust,  marque le  changement  de  paradigme :  de  la  littérature  comme

« message sans code » on passe alors au « code sans message » [24] . Le rapport entre texte et contexte devient différentiel
et polémique ou, plus encore, est directement mis entre parenthèses dans une quête pour la structure latente du texte
autoréférentiel.  Dans la  réception française  des  formalismes russes,  tchèques et  polonais  on occulte  significativement  les
tentatives de créer de nouveaux rapports entre la structure du texte et la dynamique historique et culturelle, que ce soit
dans la deuxième vague de l’OPOIAZ, dans le Cercle de Prague ou dans le cercle réuni autour du « dissident » comparatiste
Mikhail Bakhtine qui débouchait, par une synthèse originale du formalisme et du marxisme, sur l’évolution socio-historique

des chronotopes narratifs et une analyse novatrice des cultures populaires [25] . Or ce sera de ce terreau fertile du formalisme
culturaliste qu’émergeront les travaux sur la « sémiotique de la culture » du cercle de Tatu (Iuri Lottmann), les études sur
les « polysystèmes » (Itamar Even-Zohar) ou la Science Empirique de la Littérature (Siegfried J. Schmidt) qui restèrent

largement ignorés par le structuralisme français [26] .

Celui-ci entretient un rapport distancié, voire hostile, avec la littérature comparée, perçue dans son versant positiviste
« classique ». Par ailleurs la querelle entre « l’école française » et « l’école américaine », qui accusait la première de son
héritage  positiviste  devenu  pur  scientisme,  farouchement  attachée  à  l’histoire  littéraire,  à  l’étude  des  influences  et  à  la
recherche des purs « rapports de fait » entre littératures, accompagne le rejet formaliste, marqué aux Etats-Unis par



| 7

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 7

l’héritage du New Criticism.  René Wellek  et  Austin  Warren critiquent  le  comparatisme «  restreint  »  et  appellent  au
développement d’une théorie générale de la littérature (ils sont en cela suivis en France par Étiemble qui rêve d’une science
générale des littératures) ou d’une poétique générale qui constituerait une anthropologie littéraire débouchant sur une

anthropologie de la culture [27] .

Cependant  c’est  dans  le  sillage  du  marxisme,  et  notamment  de  sa  version  lukacsienne,  que  s’affirme,  aux  marges  du
structuralisme, la « socio-critique » française. Tandis que l’Institut de littérature mondiale illustre l’orthodoxie soviétique
appliquée au comparatisme, déterminant le conditionnement social de l’évolution littéraire, le roumain Lucien Goldmann
prolonge la théorie post-diltheyenne du premier Lukacs, affirmant le caractère historique et social (le terme anthropologique
de « culture » est ici ignoré) de la vie affective et intellectuelle, s’intéressant à l’« homologie structurale » entre la vision du
monde d’un groupe social et celle des œuvres. Le « fait esthétique » est constitué par le double rapport entre la vision du
monde comme réalité vécue et l’univers créé par l’écrivain, puis entre cet univers et le genre littéraire, le style, la syntaxe et
les images.

La sociologie de la littérature « à la française » telle qu’elle est définie par J.  Leenhardt dans un article célèbre veut alors
cerner le texte dans sa matérialité linguistique, depuis le niveau phonologique jusqu’au sémantique, agglutinant pêle-mêle
plusieurs concepts de différentes disciplines, de la littérature comparée jusqu’à la « sociologie des visions du monde », en
passant par les « épistèmes » de Foucault ou les « habitus » de Pierre Bourdieu, la théorie des Appareils Idéologiques d’Etat

de L. Althusser ou celle du reflet brisé de Macherey [28]  .  Se subdivisant en plusieurs branches, qui vont de la sociocritique
marxiste  –  attachée  à  l’étude  de  la  littérarité  conçue  dans  ses  sociotextes  et  sociogrammes (Claude  Duchet)  et  la
sociopoétique  de  «  l’effet-idéologie  »  (Philippe  Hamon,  Alain  Viala)  –  à  l’analyse  du  discours  social  (Marc  Angenot)  et  de
l’institution littéraire (Jacques Dubois), cette éclosion théorique, illustrée en littérature comparée par une tradition qui va de

Robert  Escarpit  à  Michel  Zéraffa  ou  Pierre  V.  Zima  [29]  ,  coïncidait  sans  le  savoir,  par  son  œcuménisme  théorique  et
méthodologique,  avec  les  cultural  studies  du  Centre  de  Birmingham.

C’est au sein de celles-ci que le culturalisme atteint une position paradigmatique dominante, s’étendant non seulement aux
départements littéraires d’où elles sont originairement issues mais à tout le panorama des sciences humaines. L’arrivée en
force, dans les institutions et les discours des humanities nord-américaines, de l’anthropologie culturelle dans l’après-guerre
marqua l’irruption transdisciplinaire du concept de culture tel que l’avaient patiemment élaboré les pionniers de cette
discipline-phare depuis E. B. Tylor jusqu’à Margaret Mead. D’autres disciplines s’étaient déjà emparées du concept, dont la
sociologie à travers l’étude des « sous-cultures » urbaines (Ecole de Chicago), des phénomènes d’« acculturation » et de
« syncrétisme culturel ». Anthropologie et sociologie venaient refléter et analyser l’hétérogénéité culturelle constitutive du
« melting pot » américain, à l’opposé des théories assimilationnistes républicaines qui avaient cours dans « l’idéologie
française  »  qui  privilégiait  la  «  question sociale  »  unificatrice  et  l’holisme méthodologique («  le  sociétal  »).  En parallèle  à
l’étude des sous-cultures ouvrières émerge l’étude de la culture de masses, « populaire » ou « low » qui caractérise de plus
en plus la modernité états-unienne (par opposition à ce que l’on avait considéré, depuis l’âge classique, comme « la »
culture, nommée « high culture  » par F. Raymond Leavis). La mass culture  devient le centre d’attention de plusieurs
penseurs interdisciplinaires, notamment les exilés de l’Ecole de Frankfurt qui analysent la vitalité des industries culturelles

américaines comme domination idéologique aliénante [30] .



| 8

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 8

De même, en Angleterre, le « matérialisme culturel » de Raymond Williams, né dans le sillage (tout en s’y opposant) des
études  littéraires  de  F.  R.  Leavis,  redéfinissait  le  lien  entre  le  littéraire  et  le  culturel  à  la  lumière  de  la  sociologie
anthropologique de l’Ecole de Chicago. La définition totalisante que donne Williams de la « culture » comme « l’ensemble de
la vie d’une société, de ses croyances, attitudes et tempérament, tel que l’expriment les structures, les rituels et les gestes,

ainsi que les formes artistiques traditionnelles » [31] renvoie à Tylor et s’oppose à la restriction de sens élitaire qui opposait la
cultura  humaniste  à  la  «  barbarie  »  modernisatrice  et  industrielle.  L’historien de L’Emergence de la  classe ouvrière
britannique, E. Palmer Thompson, systématise le versant sociologique du post-leavisisme, affirmant l’existence d’une culture
ouvrière qui s’oppose consciemment à la culture des classes dominantes, tandis que Richard Hoggart, dans The Uses of

Literacy [32] , décortiquait la mutation de cette culture de « résistance » vers une « conformité » aliénée par la « culture de
masses  »  manipulatrice.  Enfin  Stuart  Hall  et  Paddy  Whannel  définissaient  les  Arts  populaires  (1964)au  carrefour  des
industries culturelles adorniennes et de la « négociation » ou subversion populaires de celles-ci : ils dépassaient ainsi le
« pessimisme culturel » moderne, ouvrant la voie à une véritable sémiologie « de l’intérieur » de la culture populaire, en
syntonie évidente avec le tournant « pop » de l’art et la culture britanniques des sixties.

Ce tournant culturel trouva sa cristallisation institutionnelle dans le célèbre Centre for Contemporary Cultural Studies, fondé
par R. Hoggart en 1963 et repris par Stuart Hall dans les années 70. Ses membres étaient en général des spécialistes de la
littérature d’origine populaire ou immigrée et d’orientation marxiste, comme Hoggart ou Hall eux-mêmes, Simon Frith, David
Morley ou Dick Hebdige, désireux d’opposer à la conception élitiste de la culture propre aux public schools une vision
polémique, ouverte aux « sous-cultures » (titre de l’étude de Hebdige sur les « mods », les « rockers » et les « skinheads »
des Sixties). Le groupe de Birmingham produisit une masse impressionnante de travaux, les fameux Working papers portant
sur des champs jusqu’alors tenus en marge des institutions universitaires et qui intéressaient, au même moment, les
sémiologues français réunis autour de la revue Communications.

C’est dans ce contexte agglutinant et transdisciplinaire que doit être lue l’irruption de la French Theory et sa curieuse
incorporation au sein du culturalisme anglo-saxon, de la sémiotique « pop » barthésienne à la critique althusserienne de
l’idéologie ou la déconstruction épistémologique foucauldienne, concevant les formes culturelles comme des « discours »
susceptibles d’analyses sémiotiques et idéologiques. Imprégnées des analyses et des théories de Julia Kristeva, de Christian
Metz et de Michel de Certeau, de Jacques Derrida, de Gilles Deleuze et Felix Guattari ou encore de Jean Baudrillard, les
Cultural Studies vont s’opposer à la lecture « déconstructiviste » du legs post-structuraliste. C’est un nouveau culturalisme
qui apparaît, nourri du soupçon herméneutique de la French Theory mais aussi de Gramsci, de Walter Benjamin et d’Adorno,
de Bakhtine ou de Jürgen Habermas, ainsi que d’une volonté critique politique qu’il faut lire à la lumière de l’effondrement
du « grand récit » marxiste. Cette synthèse originale opéra ainsi un recadrage épistémologique des sciences humaines
autour de l’idée centrale du culturalisme anthropologique.

En quelques décennies, les études culturelles ont réussi à s’implanter, à partir des départements de littérature anglophone,
dans le champ académique britannique puis nord-américain, envahissant toutes les disciplines des sciences humaines, de
l’anthropologie à l’économie ou à la politique. Plus proches de la théorie générale de la littérature que de la démarche
comparatiste, et très souvent inscrites dans les départements de littératures « nationales » anglaise ou américaine, les
CultStuds, fascinées par des objets d’étude généralement issus des industries culturelles hégémoniques nord-américaines
(voire délaissant entièrement le littéraire), semblent peu préoccupées par les enjeux de la littérature comparée classique.



| 9

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 9

Ceux-ci sont néanmoins présents dans des œuvres clés du mouvement comme le Sexual Personae de Camille Paglia et dans
quantité d’études de phénomènes intersémiotiques ou transdisciplinaires. Certains domaines sont d’ailleurs plus marqués
par  le  comparatisme  que  d’autres,  des  women  et  gender  studies  (longtemps  nourris  par  les  analyses  féministes

francophones [33] ) aux études post-coloniales (d’Edward Said à Gayatri Chakravorty Spivak) et les travaux sur trans et inter-
culturalisme (border et migrant cultures, etc.).

En  parallèle  aux  études  culturelles,  le  «  nouvel  historicisme  »  s’est  affirmé  aux  Etats-Unis  en  réaction  ouverte  contre
l’hégémonie de la déconstruction derridéenne, tout en incorporant plusieurs aspects de la critique que celle-ci adressait à
l’historicisme classique, « textualisant » l’histoire par le biais des théories foucaldiennes des formations discursives. Malgré
leurs  profondes  différences  les  deux  courants  se  complètent  :  à  l’analyse  du  contemporain  postmoderne  qui  domine  la
majorité des cultstuds, le nouvel historicisme ajoute la déconstruction culturaliste du passé, prioritairement la Renaissance
et le Romantisme avec sa prolongation dans le Victorianisme bourgeois.

En France, la prédominance de la troisième génération des Annales après l’essoufflement du structuralisme a déterminé un
rapprochement de l’histoire culturelle récente, illustrée dans l’analyse du littéraire par Roger Chartier,  avec certaines
problématiques du New Historicism et des Cultural Studies, signalant le passage d’une histoire sociale de la culture à une
histoire culturelle de la société où se rencontrent la sémiotique, l’iconographie politique, la phénoménologie religieuse et
l’analyse sociologique. C’est par ce biais historien que le culturalisme est devenu partie intégrante des études littéraires
françaises  dans  la  «  coexistence  pacifique »  des  langages  critiques  qui  marque le  «  consensus  mou »  et  de  plus  en  plus
scolarisé des études universitaires. Cette incorporation a été surtout fertile dans le domaine de la littérature comparée.
Après  un aggiornamento  nécessaire,  restant  néanmoins  à  la  périphérie  des  bouleversements  épistémologiques de la
« pensée 68 » qui ont infléchi les cultstuds, le comparatisme français prend comme horizon « l’histoire littéraire générale »,
insistant sur la notion diltheyenne de « conceptions de la vie » ; ainsi le comparatiste, comme l’historien des mentalités,
« recherchera comment l’on aimait [...], à quelles conceptions scientifiques se rangèrent à peu près au même moment des
auteurs […], il se penchera sur la nature de leurs sensations et de leurs perceptions [...] ; enfin il s’efforcera de dégager de

cet ensemble la conception générale de la vie et de la mort qui a régné à telle époque » [34] , ainsi que les idées « au sens le
plus large [...] représentation intellectuelle d’un état de sensibilité ». S’ensuivit une incorporation de la « nouvelle histoire »
dans le comparatisme, déjà annoncée par A. Dutu dans Literatura comparata si istoria mentalitator (1982) qui dure jusqu’à
nos  jours,  dépassant  le  cadre  solipsiste  et  artificiel  des  découpages  littéraires  nationaux  pour  dégager  des  ensembles
conjoncturels tels que la « pastorale de la peur » étudiée par Jean Delumeau ou la « promotion de l’enfance » analysée par
Philippe Ariès.

Nourrie par l’histoire des mentalités et le New Historicism, par l’Histoire de la Culture renouvelée par les formalismes et les
sociologies  marxistes  de  la  littérature,  par  les  études  culturelles  enfin,  une  synthèse  nouvelle  entre  culturalisme  et
comparatisme est désormais possible, dans le prolongement de la vocation déjà biséculaire de la littérature comparée.

** *

Depuis les travaux fondateurs de Raymond Williams, de Richard Hoggart et de Stuart Hall et depuis les working papers de
Birmingham, dans les années 1960 puis 1970, les tentatives de définitions, problématiques, des études culturelles se sont



| 10

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 10

multipliées, parfois contradictoires, voire antagonistes. Le site web de l’université du Sussex – la première de ces nouvelles
universités britanniques qui, créées dans les années 1960, sont directement liées à l’émergence des cultural studies –
apporte aujourd’hui une réponse parfaite de concision : « cultural studies offer an exciting chance to study culture in all its
forms:  from  opera  to  soap  opera;  in  settings  worldwide  and  in  different  historical  periods,  from  the  Ming  dynasty  to  the
present.  Studying  cultures  alongside  another  subject  offers  a  second  set  of  knowledge  and  skills  to  take  into  the

workplace ». [35] Cette définition, pour rapide qu’elle soit, met clairement en avant le fait que les études culturelles n’existent
pas  comme un courant  unifié  de  pensée.  D’une part,  en  effet,  les  objets  qu’elles  tentent  de  cerner  sont  innombrables  et
parfaitement hétérogènes. D’autre part, les écoles sont nombreuses et les méthodes extrêmement diversifiées : les popular
culture studies, la cultural theory, les queer studies, les critical race studies, les feminist studies, les postcolonial studies, les
media  and  film  studies,  les  material  culture  studies,  les  performance  and  visual  arts  studies  ne  traitant  pas  des  mêmes
sujets usent de notions et de concepts extraordinairement divers. Ainsi, au sein du culturalisme, se côtoient des travaux sur
le hip-hop, la pensée queer, les spectres, les fantômes et les revenants (de Shakespeare au cinéma hollywoodien), les
cultures sud-asiatiques, les liens entre l’économie et la littérature, les modifications que les attentats du 11 septembre 2001
ont fait subir aux modèles littéraires, esthétiques et culturels américains, européens et moyen-orientaux, la prostitution, les
représentations de l’Apocalypse dans les cultures savante et populaire, les géographies imaginaires, les girls studies, la

place qu’il convient d’accorder à la théorie dans le comparatisme littéraire du XXIe siècle, etc.

Or, c’est précisément cette diversité qui conduit certains de ses détracteurs à faire du culturalisme un agent de promotion
des  particularismes,  au  rebours  des  humanités,  qui,  elles,  seraient  universalistes,  y  compris  dans  leur  dimension
comparatiste.  En  réalité,  lesdites  humanités,  sous  l’influence  des  cultstuds,  ont  elles-mêmes  profondément  changé  ;  et

lorsque James Clifford [36]  en dessina, au printemps 2010, à Berkley, les grandes perspectives d’avenir, ce fut d’abord pour
insister sur la nécessité d’associer aux littératures l’histoire sociale, la géographie humaine, la philosophie, le droit, l’histoire
des arts, la culture visuelle, les women’s studies, les ethnic studies, les science and technology studies, l’anthropologie
socioculturelle,  les  sciences  politiques,  l’économie,  la  psychologie,  la  sociologie,  les  film  studies,  les  media  studies,  les
sciences de la communication, les performance studies – bref, pour opposer les « greater humanities » aux anciennes studia
humanitatis quiérigeaient l’érudition en méthode. Au surplus, de même qu’elles font soigneusement le départ entre culture

et société [37] , les études culturelles distinguent parfaitement la civilisation, qui est en quelque sorte œcuménique, des
cultures, qui, elles, sont plurielles et relatives. Toutes ces distinctions indiquent que les études culturelles ne cherchent
nullement à formuler des « jugements de valeur », mais simplement des « jugements de réalité », au sens où l’entendait

déjà Durkheim dont le système sociologique peut, du reste, être considéré comme un de leurs lointains ancêtres [38] : elles
interprètent les faits culturels mais n’établissent entre eux aucune hiérarchie. En ce sens, elles s’apparentent moins à la
critique, qui évalue, qu’à la théorie qui décrit et analyse sans se soucier de prendre parti. En somme, contrairement à un
reproche qui leur est souvent adressé, les études culturelles n’affirment pas que tout se vaut ; elles insistent simplement sur
le fait que tout est également intéressant à analyser – ce qui est assez sensiblement différent. Ce n’est donc pas que Les
Schtroumpfs  valent La Comédie humaine :  c’est  que l’étude des albums de Peyo peut faire progresser la  recherche
théorique – en termes sociologiques, sémiotiques, psychologiques ou anthropologiques – autant que l’étude de Balzac.
Michele Cometa, comparatiste et culturaliste à l’université de Palerme, citait récemment une célèbre lettre de Gramsci à son
fils : « vedo con piacere che la tua vita intellettuale è molto varia : i classici e poi i tre porcellini. Non credo che lo dia per
scherzo : credo davvero che questo sia una cosa bellissima, di interessarsi ai tre porcellini e poi di leggere una bellissima



| 11

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 11

poesia di Puskin » [39] . Et notre collègue de conclure : « Pouchkine et Les Trois Petits Cochons : il n'est pas question des

objets, mais de la méthode qu'on utilise pour les approcher » [40] . De facto, dans le cadre des cultstuds, il ne s’agit pas de
considérer la valeur des œuvres, mais simplement leurs fonctions, ce qui a le mérite de déplacer utilement un certain
nombre de problèmes scientifiques (qu’est-il  possible,  par  exemple,  ou légitime,  de comparer  ?)  mais  aussi  de méditer  le
principe né en Angleterre en même temps que les cultstuds et que l’on pourrait résumer ainsi :  « à université de masse,
étude de la culture de masse ».

Car  les  études  culturelles,  il  n’est  pas  inutile  de  le  rappeler,  ont  constitué  une  réponse  aussi  bien  à  la  massification
universitaire  intervenue  outre-Manche  et  outre-Atlantique  dès  les  années  1960-1970  qu’à  l’hémorragie  qui  affectait  les
études littéraires et qui nous frappe aujourd’hui de plein fouet. Les cultstuds conduiraient ainsi à se demander si l’un des
enjeux actuels de l’enseignement de la littérature comparée ne serait pas, au-delà de l’étude des textes et des arts, de se
demander pourquoi on pense ce qu’on pense, et comment les productions culturelles, quelles qu’elles soient, réfractent et
bouleversent nos systèmes de représentations et de croyance. Réapparaît là un des points de discorde entre culturalistes et
littéraires, les seconds reprochant aux premiers de s’intéresser exclusivement à ce qui appartient aux seuls sous-produits de
la culture de masse. En réalité, les études culturelles s’attachent également à la grande littérature, universelle. La lecture

des ouvrages de Naomi Schor, par exemple, sur Flaubert, Maupassant, Zola [41]  ou la pensée de la Décadence [42]  suffirait à
s’en convaincre. Et ce, d’autant que les études culturelles, qui entendent toujours rester une ethnologie, s’intéressent aux
invariants humains : la hantise et la conjuration de la mort, le sexe et le genre, la constitution de hiérarchies à l’intérieur de
la famille et de la société, le fonctionnement de la croyance, l’importance centrale de l’imitation dans tout apprentissage, les
divisions sexuées et  genrées du travail,  la  notion,  complexe,  d’intimité,  les tabous et  prescriptions sexuelles,  le  rôle
ethnologique du jeu et de l’art. Or ces questions sont justement celles qui intéressent au premier chef les littéraires – et,
tout particulièrement, les comparatistes.

Qu’on ne s’y trompe pas, cependant : quantité de questions – et, ipso facto, de problèmes – demeurent en suspens. D’abord,
la culture est une notion pour le moins élusive. Les culturalistes se fondent généralement sur une acception assez large et la
définissent soit comme « l’ensemble des médiations symboliques et techniques qu’un certain groupe humain a constituées

entre lui-même et son environnement naturel pour satisfaire ses besoins » [43] , soit, à l’instar de nos collègues américains,
comme l’ensemble des comportements humains acquis parmi lesquels, donc, la littérature.

Partant, plusieurs interrogations se font jour. D’une part, est-il épistémologiquement recevable de considérer la littérature
comme une production parmi d’autres, ni plus noble, ni plus efficace ? Une telle conception engendre, aujourd’hui encore,
dans l’université française, d’assez importantes résistances au nom de la culture dominante (Bourdieu) et élitiste (Gramsci)
– ou, tout simplement, classique au sens où l’entendait déjà Aulu-Gelle lorsque, au deuxième siècle de notre ère, il écrivait «
classicus adsiduusque scriptor, non proletarius », réservant cette culture classique à l’élite, aux citoyens de première classe,
soumis à l’impôt et en en excluant les pauvres, analphabètes et privés de loisir. Ce mépris pour la culture de masse et, plus
globalement,  pour  les  «  mauvais  genres  »  est  naturellement  le  produit  d’une  fantasmatique  de  classe,  elle-même
déterminée par des motifs socio-historiques, politiques et idéologiques. C’est cela aussi, indéniablement, qui se joue chez
certains  contempteurs  des  cultural  studies,  le  rejet  du  culturalisme  tenant  en  effet  autant  à  ce  refus  d’analyser  la  pop

culture qu’au « provincialisme français » dont parlent Armand Mattelart et Erik Neveu [44] . Or, ce « provincialisme » demande



| 12

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 12

à être nuancé ne serait-ce, on le sait bien, que parce que la théorie française, la fameuse French Theory (Baudrillard,
Foucault, Derrida, Lyotard, Deleuze, Lacan, Althusser, Kristeva, Lévi-Strauss auxquels il faudrait adjoindre Bourdieu, qui
occupe une place quelque peu à part) a joué un rôle essentiel dans le bouleversement du paysage intellectuel nord-

américain [45] , puis mondial [46] . Il n’en demeure pas moins que les études culturelles sont marginalisées par les études
littéraires en France, notamment « parce qu’elles ont opéré [ailleurs] une ouverture sans précédent aux pratiques culturelles
les plus répandues, donc les plus niées, parce qu’elles ont permis d’élaborer un schéma d’analyse liant pouvoir et culture,
sans rabattre l’un sur l’autre, parce qu’elles ont inscrit le positionnement du chercheur au centre du système interprétatif,

repensant le rôle de l’intellectuel » [47] – et parce qu’elles cherchent résolument à « déplacer l’accent des grands récits de la

modernité, aujourd’hui déconsidérés [48]  ,  vers les habitus  quotidiens des consommateurs postmodernes » [49]  .  Or c’est
justement ainsi que « des historicités construites et discutées, des points de déplacement, d’interférence et d’interaction

deviennent plus perceptibles » [50] – et c’est en cela précisément que les cultural studies peuvent renouveler avec bonheur le
comparatisme traditionnel  :  en  désavouant  le  télos  progressiste  de  l’histoire  linéaire  et  en  établissant  de  nouvelles

analogies, dont la valeur heuristique est d’autant plus forte qu’elles semblent saugrenues [51] . Cette perspective est d’autant
plus intéressante qu’elle « ne nous demande pas de répudier les formes culturelles élitistes – ni simplement de reconnaître,
avec Bourdieu, que les distinctions entre formes culturelles populaires et élitistes sont elles-mêmes les produits de relations
de  pouvoir.  [Elle]  nous  demande  plutôt  d’identifier  l’opération  de  pratiques  spécifiques,  la  façon  dont  elles  réinscrivent
continuellement la ligne entre culture légitime et culture populaire ». Assurément, la question de la légitimité du choix des
objets d’étude se pose au sein des études culturelles, mais il n’en est pas pour autant déraisonnable de mettre en rapport
des productions de la culture de masse et des œuvres de la culture savante qui ont, mutatis mutandis, les mêmes impératifs
et les mêmes enjeux – et qui, au demeurant, s’informent mutuellement ? Ainsi, par exemple, la mise en rapport de l’Odyssée
et de Dallas par cette fervente adepte de l’anthropologie culturelle qu’est Florence Dupont sert l’interprétation de la poésie

homérique (qui n’est pas un texte littéraire appartenant à la « culture majuscule » [52] mais un divertissement de banquet
[δα?ς]) au moins aussi bien que les innombrables gloses qui se répètent depuis l’époque païenne. Le détour par le feuilleton
de Cbs, la tauromachie ou les publicités pour les pâtes Panzani, loin de nuire à l’analyse, permet de démonter les enjeux
anthropologiques  du  chant  de  l’aède  et  d’indiquer  comment,  au  fil  du  temps,  pour  des  raisons  culturelles,  celui-ci  s’est

trouvé « embaumé dans l’alphabet » [53] .

D’autre part, les sciences de la culture sont loin d’être réductibles aux traditionnelles sciences humaines. C’est ainsi que les
neurosciences, par exemple, viennent compléter utilement les archétypes culturalistes en montrant comment et pourquoi la
culture  se  trouve  chargée,  comme le  rêve  et  toutes  les  autres  sortes  de  fiction,  d’une  fonction  biologique  et  adaptative.

Parallèlement, dans le cadre de la philosophie néodarwinienne [54] , la memetic theory renouvelle profondément la manière
d’étudier la manière dont naissent, évoluent, se transforment ou disparaissent non plus des thèmes ou des motifs littéraires,

mais des memes [55] .

Bien qu’en prise directe avec le monde contemporain, les études culturelles – et, on le devine, c’est là une de leur force et
un point de contact avec la pensée comparatiste – ont pleine conscience que les savoirs sont eux-mêmes culturellement
construits et qu’il existe des modes dans le champ de la pensée et de la science comme dans les domaines artistique ou
politique,  ce  qui,  après  tout,  rejoint  l’hypothèse,  centrale  dans  la  métapsychologie  freudienne,  que  fiction  et  théorisation



| 13

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 13

correspondent  dans  l’inconscient  à  des  processus  voisins.  Le  géocentrisme  comme  l’héliocentrisme,  le  fixisme  comme
l’évolutionnisme, la pensée scientiste comme la pensée mythique dépendent de vogues culturelles. Claude-Gilbert Dubois
rappelait récemment que le Big Crunch n’est qu’un mythe cosmogonique au même titre que la Genèse et Hannes Alfvén
avance que « le Big Bang est un mythe [...] qui mérite une place d’honneur dans le muséum contenant déjà le mythe indien
de l’univers cyclique, l’œuf cosmique chinois, le mythe biblique de la Création en six jours, le mythe cosmologique de

Ptolémée, et bien d’autres » [56] . Ainsi, les cultural studies reprennent à leur compte le slogan de Fredric Jameson – « always

historicize!  »  [57]  –  et  réaffirment  que  tout  est  histoire,  y  compris  le  monde  contemporain  dans  ses  formes  d’expression,
comme dans ses Weltanschauungen. Il n’y a pas, dès lors, que le lointain passé qui soit digne d’intérêt et d’étude : le temps
présent, qui nous détermine et nous explique, l’est tout autant. Parallèlement, les cultural studies insistent sur le fait qu’on
ne comprend rien à soi-même, ni au monde si on ne cherche pas d’abord à saisir les conditions économiques, politiques et
idéologiques qui conditionnent les rapports sociaux et culturels, faits non seulement d’oppositions, mais aussi d’étranges
alliances et de curieux compromis. C’est probablement de là qu’elles tirent leur force : étudier « la culture (sens, formes
symboliques, pratiques, discours) située dans le contexte des relations sociales et de l’organisation du pouvoir » sans être
pour  autant  un  simple  «  réchauffé  d’une  exigence  empirique  rudimentaire  requérant  qu’on  inscrive  les  idées  dans  des

contextes sociaux et  politiques » [58]  ,  ni  correspondre totalement à la Kulturkritik  (telle  que l’entendaient Adorno ou
Benjamin)  pas  plus  qu’à  la  Kulturwissenschaft,  plus  ancienne  et  directement  issue  d’une  perspective  historique
(Kulturgeschichte). En ce sens, au lieu d’opposer radicalement science et mythe ou savoir et fiction, elles suggèrent que le
mythe,  qui  n’est  pas  réductible  aux  anciennes  mythologies  ou  aux  mythes  littéraires,  est  un  processus  qui  change
sempiternellement de forme – et ce, pour des raisons culturelles. D’où l’importance pour les culturalistes de la dialectique

mythologization/de-mythologization [59] qui motive l’engagement, politique et idéologique, de leur discipline. Poursuivant
dans cette voie, la mythocritique qui, définitivement détachée de la mythographie, trouverait de nouveaux prolongements,
reprenant le sillage de Barthes, une des références majeures du culturalisme pour qui « le mythe est constitué par la

déperdition de la qualité historique des choses » [60] .

Cette référence aux Mythologies (1957) n’est pas anecdotique. Elle vient en effet rappeler que les cultstuds sont le produit
de la manière dont le structuralisme a disséminé, depuis la linguistique, dans l’ensemble des sciences humaines : histoire
des religions, sémiologie, philosophie politique, psychanalyse, anthropologie. Il n’est pas étonnant, dans ces conditions, que
l’axiome de Lévi-Strauss soit si adéquat pour décrire leur démarche déductive : « il  faut et il  suffit d’atteindre la structure
inconsciente, sous-jacente à chaque institution et à chaque coutume, pour obtenir un principe d’interprétation valide pour
d’autres institutions et d’autres coutumes » ; si bien que « ce n’est pas la comparaison qui fonde la généralisation, mais le

contraire » [61] . Toutefois, ce rapport des cultural studies au structuralisme, tout comme celui du comparatisme, est, au fond,
assez ambigu. Déjà, Stuart Hall distinguait et associait deux paradigmes : le paradigme structuraliste, qu’il situait dans la
lignée de Lévi-Strauss et d’Althusser, et le paradigme proprement culturaliste qu’il  associait aux travaux de Raymond

Williams et d’Edward P. Thompson qui enseignaient alors respectivement à Cambridge et à Leeds [62] – le premier modèle
avançant des explications susceptibles de relier les phénomènes sociaux et culturels aux déterminations qui les produisent,
le second visant à saper les hiérarchies entre ces déterminations et à montrer comment se mêlent conditions sociales et
conscience sociale. Les cultstuds, effectivement, apparaissent à la fois comme une exaspération du structuralisme pour qui
la réalité n’est jamais qu’une construction verbale qu’il s’agit de décrypter par l’analyse sémiologique et une rupture avec le
formalisme, au sens où elles n’ont de cesse de rappeler que les textes – et bien plus largement les productions culturelles –



| 14

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 14

nous intéressent d’abord par leur contenu, par ce qu’ils disent du monde. Bref, c’est à de nouvelles référentialités et
transitivités qu’elles invitent. Elles remettent ainsi, avec bonheur, l’accent, auprès des étudiants aussi bien que dans la
recherche, sur ce que racontent les fictions, alors même que, sous l’influence des philosophies de la postmodernité et des
théories de la lecture, l’impression devient toujours plus forte que la littérature ne parle de rien d’autre que d’elle-même,
« se recourb[ant] dans un perpétuel retour sur soi, comme si son discours ne pouvait avoir pour contenu que de dire sa

propre forme » [63] . D’un autre côté, les cultstuds, malgré des inflexions et des ruptures successives, restent profondément
liées au structuralisme, au sens où elles appréhendent les faits culturels comme un système au sein duquel chaque élément
n’est définissable que par les relations d’équivalence ou d’opposition qu’il entretient avec tous les autres.

On  le  comprend,  dans  une  perspective  épistémologique,  c’est  une  double  question  de  frontières  qui  se  pose  :  où
commencent les études culturelles et où finit, stricto sensu, la littérature comparée ? Une réponse rapide – et quelque peu
tautologique,  in  fine  –  pourrait  consister  à  dire  que pour  qu’il  y  ait  littérature comparée,  il  faut  qu’un texte au moins soit
inscrit au corpus d’étude. En somme, la comparaison de la Traumnovelle (1926) de Schnitzler et de Eyes Wide Shut (1999)
de Kubrick relèverait de la littérature comparée, mais point celle de la célèbre série américaine Csi Miami et de son analogie
française  Ris  Police  scientifique.  En  réalité,  les  choses  ne sont  pas  aussi  simples.  D’un côté,  les  Tv studies  étant  presque
totalement  absentes  du  paysage  universitaire  français,  les  comparatistes  sont  au  moins  aussi  fondés  que  d’autres
(historiens, sociologues, ethnologues) pour se charger de l’étude de tels corpus. C’est une telle réflexion qui, de l’université
de Purdue, dans l’Indiana, à celle de Lemerick, en Irlande, de celle de New York à celle de Melbourne, a favorisé la création
de vastes départements de Clcs – Comparative Literature and Cultural Studies. Simplement, si l’on accepte cette inflexion de
la discipline, il convient d’en approuver une autre et de retenir de la littérature comparée, dans une perspective culturaliste,
moins  la  dimension  littéraire  que  le  recours  systématique  à  la  comparaison  –  comparaison  qui,  dès  lors,  peut  s’effectuer
avec ou sans référence directe à la littérature. D’un autre côté, aux yeux des culturalistes, et c’est pour eux un axiome, « il
n’y a pas de hors-texte », formule fameuse qui, comme le rappelle Derrida lui-même, signifie à la fois qu’« il n’y a pas de

hors-contexte » [64] et que « tout est texte » [65] . De ce point de vue, c’est parce que le cultural turn est directement lié au
linguistic turn, cette prise de conscience que toute démarche historienne doit nécessairement s’intéresser au langage et au
discours, qu’il a pu tisser un lien entre le structuralisme et la philosophie poststructuraliste d’un Foucault ou d’un Derrida.
On le comprend, ce n’est point par paresse intellectuelle que les cultural studies refusent de s’attacher aux seuls textes
littéraires et arts majeurs, préférant embrasser les discours folkloriques, mythiques, religieux, les séries Tv et le cinéma de
masse, le marketing et le merchandising, la pop music et les soap operas, la presse pour adolescents et les concours de
beauté, les pulp fictions, les espaces urbains, les décorations des grands magasins, la « sous-culture punk » (Birghmingam),
les mangas (université de Kyoto), les légendes urbaines (Utah State University). C’est tout simplement parce que la question
de la légitimité de l’art  les indiffère et  qu’elles sont moins préoccupées par les questions formelles que par l’organisation
discursive du pouvoir,  par les agencements axiologiques et  par les combinaisons des éléments normatifs,  sociaux et
sociétaux,  lesquels  ne  trouvent  leur  explication  qu’au  regard  de  la  notion  de  communauté  (et,  singulièrement,  de
«  communautés  interprétatives  »  au  sens  où  l’entend  Stanley  Fish  et  de  ces  «  communautés  imaginées  »  définies  par
Benedict Anderson). Partant, les cultural studies, qui sont un « champ d’enquête postdisciplinaire étudiant la manière dont

sont  produites  et  inculquées  de  véritables  cartes  de  significations  »  [66]  ,  représentent  un  profond  renouvellement  de
l’approche sociologique en ce qu’elles étudient méticuleusement la notion d’hybridité et insistent sur ce que l’Occident ne
peut plus aujourd’hui prendre sa pensée pour la pensée. Dans ce contexte, qui est aussi celui de la mondialisation des
échanges culturels, le dialogue entre cultstuds, sciences humaines et greater humanities ne peut qu’aller se renforçant. Et



| 15

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 15

ce, d’autant que de même qu’elles analysent l’Occident vu d’ailleurs [67] , les études culturelles observent la manière dont les
cultures savante et populaire se perçoivent mutuellement. Et c’est parce qu’elles étudient précisément la façon dont les
cultures  pensent  et  construisent,  sur  le  mode  du  fantasme,  leurs  représentations  qu’elles  dépassent  les  habituelles
typologies génériques, identitaires, épistémologiques, etc.

Et  c’est  parce  qu’elles  ne  cessent  de  réfléchir  sur  elles-mêmes  et  sur  leurs  objets  d’étude,  qu’elles  permettent  de
comprendre comment la littérature a été peu à peu remplacée dans ses fonctions sociales et subjectives par d’autres
productions culturelles. Ainsi, non seulement elles proposent de porter un regard nouveau sur des sujets nouveaux, mais
elles cherchent, au-delà, à faire vaciller toutes les certitudes, en multipliant ad infinitum les perspectives. En cela, elles sont
bien  les  filles  de  la  déconstruction  dont  elles  prolongent  utilement  les  notions  de  trace  (que  Derrida  avait  empruntée  à
Lévinas) et de différance niant l’existence de tout sens originel et organisateur. En cela, elles cherchent à mettre au jour des
décalages, des confusions, des postulats implicites et des omissions dans des textes de toute nature, à expliquer non
seulement  ce  qui  s’y  trouve  mais  aussi  à  interpréter  ce  qui,  significativement,  en  est  absent.  Dans  ce  cadre,  se  révèle
particulièrement efficiente la technique du « montage parallèle » que l’on connaît du Glas de Derrida où la page est séparée
en deux colonnes, l’une, à droite, concernant Genet, l’autre à gauche, concernant Hegel et, entre elles, parfois, comme en
de postmodernes marginalia, un commentaire mettant au jour la logique à l’œuvre dans les deux autres autour de notions et
de concepts éminemment culturels  :  «  la  sépulture [...],  le  legs,  le  testament,  le  contrat  [...],  la  classification,  la  lutte des
classes,  le  travail  de  deuil  dans  les  rapports  de  production,  le  fétichisme,  le  travestissement  [...],  l’idéalisation,  la

sollicitation, la relève, le rejet » [68] , etc. Un tel exercice – qui, en plaçant au deuxième plan l’exigence de cohérence et de
complétude renouvelle profondément l’exégèse littéraire – vise à pointer des séries de clivages, ceux précisément que le

culturaliste cherche à expliquer ou, plutôt, à interpréter, à déconstruire, à « détruire » [69] . Ce sont ces schèmes d’opposition
– dans lesquels on aurait grand tort de ne voir que des caricatures des thèses de Gramsci ou de Foucault (hégémonie
culturelle, éducation des travailleurs, critique du déterminisme économique, analyse du biopouvoir ou de l’hétérotopie, etc.)
– qui permettent ensuite d’interroger les relations qu’entretiennent entre elles les différentes structures symboliques (dont
la littérature), en décomposant « les représentations, les langages et les traditions de formations historiques spécifiques » et

en « étudi[a]nt aussi “les formes contradictoires” du “sens commun” » [70] .

Au-delà de la diversité de leurs approches, les culturalistes partagent la même volonté d’élaborer un métalangage rigoureux

– ce que Chris Barker appelle « le jargon des études culturelles » [71] . C’est ce métalangage qui assure la cohérence des
cultstuds, toujours menacées d’éclatement en ce qu’elles empruntent librement à une série d’approches qui ont, chacune,
leur logique et leur cohérence propres. En effet, elles apparaissent comme « une forme supérieure de bricolage [...] à la fois
anti- et multidisciplinaire [...] avec une tradition et un lexique qui défient toute codification [...],  une interrogation sans fin
sur  elles-mêmes »  regroupant  «  analyse  textuelle,  sémiotique,  déconstruction,  ethnographie,  entretiens,  analyse  des

phonèmes, psychanalyse, études des racines, analyse de contenus, recherches par enquêtes, etc. » [72] . Outre que cette
volonté de conceptualisation pourrait s’avérer particulièrement fructueuse dans le cadre de nos études comparatistes qui
n’en  ont  pas  totalement  fini  avec  la  Quellenforschung,  elle  permet,  au-delà  de  l’analyse  des  marges  et  des  minorités,
d’envisager  sous  un  angle  nouveau les  panachages  disciplinaires,  de  passer,  en  somme,  de  l’interdisciplinarité  à  la
transdisplinarité.  Cette  dernière  se  fixe  pour  objectif  de  comprendre  le  monde  contemporain  et  refuse,  pour  cela,  de
cataloguer les problèmes en disciplines séparées – quand bien même celles-ci travailleraient de concert. En d’autres termes,



| 16

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 16

les cultural studies ne se contentent pas de redéployer d’anciennes approches vers des objets inédits (consommation,
tourisme, médias, etc.), elles visent une métathéorie du culturel.

S’attachant au monde d’aujourd’hui et voulant construire leurs propres contenus et méthodes, elles sont, on le devine,
inévitablement militantes – elles le furent, du reste, dès leurs origines, puisqu’elles naquirent, dans le sillage de la « contre-
culture », de la volonté de la Nouvelle Gauche anglaise de rompre avec les traditions du Labour et de promouvoir « une

renaissance des analyses marxiennes » [73] . De ce point de vue, elles sont bel et bien une prâxis paradoxale [74] , « un corps

de doctrine engendré par des penseurs qui font de la production de connaissances théoriques une pratique politique » [75] .
Ainsi  les cultstuds,  qui  ont réussi  cette gageure d’échauffer les esprits  sur des points théoriques,  apparaissent comme un
modèle de bouillonnement conceptuel, critique et savant. Cette tonicité provient directement de ce qu’elles cherchent à
mieux comprendre le monde et à modifier le regard que l’on porte sur lui – non sur un monde possible, utopique ou fictif,
mais sur le monde réel, c’est-à-dire hypermoderne, le fameux « globalized world » dont Jennifer Jenkins a repris la notion

aux sociologues des années 1960 et aux économistes des années 1980 [76] . Voilà pourquoi les cultural studies écartent toute
restriction du monde à une littérature qui n’étant qu’« une affaire de forme » fonctionnerait « comme un objet autonome,
fermé sur soi » ; car alors, « ne parlant plus de rien, elle [serait] elle-même destinée à n’être plus rien – ou plus qu’un objet

pur, réservé à une consommation de plaisir, détaché de tout rapport avec les réalités du monde » [77] . Paradoxalement, elles

pourraient bien ainsi, « malgré les apparences, réamorcer une seconde période d’expansion de la littérature » [78] – et, au-
delà, des études littéraires et comparatistes.

N. B. Antonio Dominguez Leiva (UQÀM, Montréal) a rédigé la première partie de l’article sur l’émergence du culturalisme et
Sébastien Hubier (Université de Reims) s’est chargé ensuite de présenter les cultural studies proprement dites.

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

Theodor Adorno, Kulturindustrie, 1947, Paris, Allia, 2012

Ben Agger,Cultural Studies as Cultural Theory, London, Falmer Press, 1992

Ien Ang, Living Room Wars:Rethinking Media Audiences for a Postmodern World, Londres & New York, Routledge, 1996

Ien Ang, Watching Dallas, Londres, Methuen, 1985

Anindita Niyogi Balslev, Cross-cultural Conversation, Atlanta, Scholars Press, 1996

Chris Barker, Cultural Studies. Theory & Practice, Londres, Thousand Oaks, New Delhi & Singapour, Sage, 2000, rééd. 2008

Martin Barker & Anne Beezer, Reading into Cultural Studies, New York & Londres, Routledge. 1992

Roland Barthes, Mythologies, Paris, Seuil, 1957



| 17

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 17

Jean Baudrillard, La Société de consommation, 1970, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais », 1996

Jean-François Bayard, « L’Enonciation du politique » in Revue française de Science Politique, n°3, 1985, p. 343-373

Catherine Belsey, Culture and the Real: Theorizing Cultural Criticism, New York & Londres, Routledge, 2005

Tony Bennett, Colin Mercer & Janet Woollacott (éd.), Popular Culture and Social Relations, Milton, Open University Press,
1986

Tony Bennett, Outside Literature.New York & Londres, Routledge, 1990

Valda Blundell, Jan Taylor & John Shepherd, Relocating Cultural studies. Developments in Theory and Research, Londres &
New York, Routledge, 1993

Pierre Bourdieu & Jean-Claude Passeron, « Sociologues des mythologies et mythologies des sociologues » in Les Temps
modernes, n°311, 1963, p. 998-1021

Patrick Bratlinger, Crusoe’s Footprints, Cultural Studies in Britain and America, Londres & New York, Routledge, 1990

Charlotte Brunsdon C. & John Caughie (éd.), Feminism & Television Criticism, Oxford, Oxup, 1997

Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, 1990, New York & Londres, Routledge, 2002.

Anne Chalard-Fillaudeau (éd.), Etudes et sciences de la culture : une résitance française, Revue d’Etudes Culturelles, n°5,
Dijon, Abell, été 2010

David Chaney, The Cultural Turn. Scene-Setting Essays on Contemporary Cultural History, Londres & New York, Routledge,
1994

Richard Collins, James Curran & Nicholas Garnham, Media, Culture and Society: a Critical Reader, Londres, Sage, 1998

Bernard Darras (éd.), Etudes culturells & Cultural studies, Paris, L’Harmattan, 2007

Ioan Davies, Cultural Studies and Beyond. Fragments of Empire, Londres & New York, Routledge, 1995

Antonio Domínguez Leiva, Sébastien Hubier & Frédérique Toudoire-Surlapierre, Le Comparatisme, un univers en 3D ?, Paris,
L’Improviste, 2012

Simon During, The Cultural Studies Reader, Londres & New York, Routledge, 1993



| 18

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 18

Antony Easthope, Literary into Cultural Studies, New York & Londres, Routledge, 1991

John Fiske, Introduction to Communication Studies, Londres, Methuen, 1982

Michel Foucault, L’Archéologie du savoir, 1969, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 2008

Simon Frith, Sound Effects: Youth, Leisure and the Politics of Rock’n’Roll, Londres, Constable, 1983

John Frow (éd.), Cultural Studies and Cultural Value, New York, Oxford Up, 1995

Patrick Fuery & Nick Mansfield, Cultural Studies and Critical Theory, New York, Oxford Up, 2001

Hervé Glevarec, Eric Macé & Eric Maigret (éd.), Cultural Studies. Anthologie, Paris, Armand Colin, 2008

Derek Gregory, Geographical Imaginations, Londres, Blackwell, 1993

Claude Grignon & Jean-Claude Passeron, Le Savant et le populaire, Paris, Seuil & Gallimard, 1989

Lawrence Grossberg, We Gotta Get Out of This Place: Popular Conservatism and Modern Culture, Londres, Routledge, 1992

Lawrence Grossberg, Tony Fry, Ann Curthoys & Paul Patton, It’s a Sin: Essays on Postmodernism, Politics, and Culture,
Sydney, Power Publications, 1988

Lawrence Grossberg,  Cary Nelson, Paula Treicher (éd.),  Cultural  Studies,  New York,  Routledge, 1992. Cet ouvrage de
référence présente une bibliographie détaillée et complète des multiples perspectives des cultural studies. On se reportera
aux pages 731 à 770 qui inventorient près d'un millier d'articles et de volumes consacrés au Cs.

Stuart Hall, The Hard Road to Renewal. Thatcherism and the Crisis of the Left, Londres, Verso, 1988

Stuart Hall & Bram Gieben, Formations of Modernity, New York, Pantheon, 1992

Stuart Hall, Dorothy Hobson, Andrew Lowe & Paul Willis (éd.), Culture, Media, Language, Londres, Hutchinson, 1980

John Hartley & Roberta E. Pearson, American Cultural Studies: A Reader, New York, Oxford Up, 2000

Dick Hebdige, Subcultures. The Meaning of Style, Londres & New York, Routledge, 1979

Matt Hills, How to Do Things with Cultural Theory, New York, Oxford Up, 2005

Richard Hoggart, Uses of Literacy, Londres, Chatto & Windus, 1957



| 19

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 19

Fredric Jameson, Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism, Durham, Duke Up, 1991

Marie-Pierre Le Hir, « Defining French Cultural Studies » in The Journal of the Midwest Modern Language Association, vol. 29,
n°1, printemps 1996, p. 76-86

Jerry D. Leonard, Legal Studies as Cultural Studies: A Reader in (Post) Modern Critical Theory, Albany, State University of
New York Press, 1995

Wolf Lepennies, Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, 1985, Francfort, Fischer, 2006

Eric Macé & Eric Maigret, Penser les médiacultures. Nouvelles pratiques et nouvelles approches de la représentation du
monde, Paris, Armand Colin, 2005

Armand Mattelart & Eric Neveu, Introduction aux Cultural Studies, Paris, La Découverte, 2008

Armand & Michèle Mattelart, Penser les médias, Paris, La Découverte, 1986.

Jim McGuigan, Cultural populism, Londres & New York, Routledge, 1992

Andrew Milner & Jeff Browitt, Contemporary Cultural Theory, Sydney, Allen & Unwin, 1991

David Morley, Television and Cultural Studies, Londres & New York, Routledge, 1992

Vincent Mosco, The Political Economy of Communication, Londres, Sage, 1996

Erik Neveu, Une société de communication ?, Paris, Montchrestien, 1994

Erik Neveu & Armand Mattelart, « Cultural studies’ stories. La domestication d’une pensée sauvage ? », Réseaux, n° 80,
1996, p.11-58, p.14. Consultable en ligne : http://enssibal.enssib.fr/autres-sites/reseaux-cnet/80/01-matte.pdf

Basarab Nicolescu, Transdisciplinarity. Theory and Practice, New York, Hampton Press, 2008

Rob Shields, Lifestyle Shopping. The Subject of Consumption, Londres & New York, Routledge, 1992

Dominic Strinati, An Introduction to Theories of Popular Culture, Londres & New York, Routledge, 1995, 10e édition, 2005

John Tomlinson, Globalization and Culture, Chicago, Cup, 1999

Steven Tötösy de Zepetnek, Comparative Literature and Comparative Cultural Studies, West Lafayette, Purdue Up, 2002

http://enssibal.enssib.fr/autres-sites/reseaux-cnet/80/01-matte.pdf


| 20

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 20

Raymond Williams, Culture and society (1780-1950), Londres, Chatto & Windus, 1958

Peter Wollen, Raiding the Icebox: Reflections on Twentieth-Century Culture, Londres, Verso, 1993

Notes

NOTES

[1]
Gazette littéraire de l’Europe (1764) ou Considérations sur l’état de la littérature en Europe (1762) annoncent l’idée
schlégelienne d’une « Wissenschaft der Europäische Literatur » qui accompagne la fondation de la revue Europa
(1803).

[2]
Dont l’intitulé exact montre déjà une dimension qu’on pourrait appeler culturaliste : Bibliothèque universelle des
romans, ouvrage périodique, dans lequel on donne l’analyse raisonnée des Romans anciens et modernes, François,
ou traduits dans notre langue, avec des notices historiques et critiques concernant les auteurs ou leurs ouvrages
ainsi que les moeurs, les usages du temps, les circonstances particulières et relatives, et les personnages connus,
déguisés ou emblématiques (1775).

[3]
A. Montandon, Le roman au XVIIIe siècle en Europe, PUF, 1999, p. 520.

[4]
Ibid., p. 43. Le relativisme culturel était aussi exposé par Garve dans sa Réflexion sur quelques différences dans les
œuvres des écrivains antiques et modernes (1770), dépassement culturaliste de la Querelle qui s’inscrivait déjà dans
sa reformulation romantique.

[5]
G. Vico, La science nouvelle, 1725, « Tel » Gallimard, 1993.

[6]

[7]
Sur l´origine du langage (Über den Ursprung der sprache, 1772), Ossian et les chansons des peuples anciens (Ossian
und die Lieder alter Völker, 1773) et l’introduction aux Sentimens des peuples dans la chanson (Stimmen der Völker
in Liedern, anthologie de poèmes anglais, scandinaves et slaves de 1778.

[8]
Voir notamment F. Von Schlegel, Gespräch über die Poesie, 1800.

[9]
Herder lui-même fait œuvre de comparatiste dans Sur la ressemblance de l´art poétique moyen anglais et allemand
(Von der Ähnlichkeit der mittleren englischen und deutschen Dichtkunst, 1777).

[10]
Jean-Marie Schaeffer, L’Art de l’âge moderne. L’Esthétique et la philosophie de l’art du XVIIIe siècle à nos jours,
Gallimard, 1992.

[11]
Véritable Aufhebung (dépassement d’une contradiction dialectique) du schéma avancé par Friedrich Bouterwek dans
Histoire de la nouvelle poésie et la nouvelle éloquence (Geschichte der neueren Poesie und Beredsamkeit, 1801).

[12]



| 21

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 21

Signalons aussi, parmi les précédents immédiats de la discipline l’étonnant ouvrage de Charles de Villers, Érotique
comparée… De la Manière essentiellement différente dont les poètes français et allemands traitent l’amour (1806).

[13]
Esquissée dans le Manifeste, l’idée revient dans la Préface à la Contribution à la critique de l’économie
politique (1859): « Dans la production sociale de leur existence, les hommes entrent en des rapports déterminés,
nécessaires, indépendants de leur volonté ; ces rapports de production correspondent à un degré de développement
donné de leurs forces productives matérielles. L’ensemble de ces rapports de production constitue la structure
économique de la société, la base réelle, sur quoi s’élève une superstructure juridique et politique et à laquelle
correspondent des formes de conscience sociales déterminées. Le mode de production de la vie matérielle
conditionne le procès de vie social, politique et intellectuel en général. Ce n’est pas la conscience des hommes qui
détermine la réalité ; c’est au contraire la réalité sociale qui détermine leur conscience » (Paris : Éditions sociales,
1972,18)

[14]
v. notamment P. Goldstein, The Politics of Literary Theory : An Introduction to Marxist Criticism, 1990. Pour ce qui est
de la notion de culture, comprise initialement comme suprastructurelle, v. C. Nelson et L. Gorrsberg Marxism and the
Interpretation of Culture (1987).

[15]
V. notamment la Première Partie (« Culture et Civilisation ») de N. Elias, La civilisation des mœurs (Calmann-Lévy,
1973 [1939]) et l’ouvrage collectif Civilisation : Le mot et l’idée Paris: la Renaissance du livre, 1930 auquel
contribuèrent entre autres L. Febvre et M. Mauss.

[16]
Die Poesie, ihr Wesen und ihre Formen mit Grundzügen der vergleichenden Literaturgeschichte (1884).

[17]
J. Longenbach, Modernist Poetics of History (1987).

[18]
Primitive Culture, Londres, Murray, 1871, p. 1. T. d. a.

[19]
« Il faudrait (…) reconstituer le milieu, se demander qui écrivait, et pour qui ; qui lisait, et pour quoi ; il faudrait savoir
quelle formation avaient reçue, au collège ou ailleurs, les écrivains et quelle formation pareillement leurs lecteurs
(…) ; il faudrait savoir quel succès obtenaient et ceux-ci et ceux-la, quelle était l’étendue de ce succès et sa
profondeur ; il faudrait mettre en liaison les changements d’habitude, de goût, d’écriture et de préoccupations des
écrivains avec les vicissitudes de la politique, avec les transformations de la mentalité religieuse, avec les évolutions
de la vie sociale, avec les changements de la mode artistique et du goût, etc » (Combats pour l’histoire, A. Colin,
1953, p.263-268 ).

[20]
R. Mandrou, « Histoire des mentalités », Encyclopedia Universalis, v. VIII., Paris, 1968.

[21]
« Élargissement de l’histoire au-delà de ses anciennes marges », comme le résume P. Ariès, incorporant « la vie du
travail, la famille, les âges de la vie, l’éducation, el sexe, la mort, c’est-à-dire les zones qui se trouvent aux frontières
du biologique et du mental, de la nature et de la culture » (Nouvelle Histoire, Paris, Retz, 1978, p. 417).

[22]
« Encore plus que les idées les sentiments forment la trame même de la littérature […], l’expression des sentiments
peut être aussi redevable à la tradition et à l’imitation littéraire que celle des idées. La raison en est dans un fait
psychologique et sociologique. Les traditions morales, sociales, de bienséance, etc, de la famille, du clan, de la caste,
de la nation, imposent certains sentiments avec une telle force que […] ils sont ressentis par tous, à bien peu de
chose près, de la même façon […] sentiments collectifs accessibles à tous dans un groupe social souvent très
étendu » (La littérature comparée, A. Colin, 1931, p. 109-110). L’auteur annonce ainsi « une future histoire littéraire
de tel ou tel sentiment » (id., p. 114).

[23]



| 22

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 22

R. Barthes, Sur Racine, Paris, Seuil, 1963, p. 144.

[24]
G. Genette, Figures III, Seuil, 1972, p. 17. Voir, à ce sujet, l’article en ligne de M. Escola, « Des possibles rapports de
la poétique et de l’histoire littéraire », dans Fabula LHT (Littérature, histoire, théorie), n° 0.

[25]
Il est intéressant de constater la dénégation du deuxième volet de l’étude proppienne sur les Racines historiques du
conte populaire russe, qui ne fut publié qu’en 1983, bien après le « boom » théorique qu’avait lancé la Morphologie
du conte, effet de « retardement » similaire à celui de la réception de Bakthine.

[26]
Sur la « fuite devant l’histoire » spécifique au structuralisme français v. F. Drosse, Histoire du structuralisme, Paris,
La Découverte, 1992, p. 451-452.

[27]
Etiemble, Essais de littérature (vraiment) générale, Gallimard, 1974, p. 14 sq.

[28]
J. Leenhardt, « Sociologie de la littérature », in Encyclopédie Universalis, Paris, tome XIII, 1989

[29]
Personne et personnage romanesque, Klincksieck 1969; L’ambivalence romanesque : Proust, Kafka, Musil, Le
Sycomore, 1980.

[30]
Ce premier courant culmine notamment dans l´ouvrage collectif édité par B. Rosenberg, Mass culture : the popular
arts in America (1957) et la fondation du Journal of Popular Culture en 1967.

[31]
R. Williams, Keywords, Londres, Fontana, 1976, p. 80 T. d. a.

[32]
1957, traduit tardivement en 1970 comme La culture du pauvre dans la collection de P. Bourdieu aux Editions de
Minuit.

[33]
Mais aussi perméables à la cultural history comme le montrent, entre autres, les études de Bram Dijkstra, Idols of
Perversity: Fantasies of Feminine Evil in Fin-de-siècle Culture (Oxford University Press, 1986); Evil Sisters: The Threat
of Female Sexuality and the Cult of Manhood (Owl, 1996), proches de celles de l’espagnole Erika Bornay (Las hijas de
Lilith. Madrid. Ed. Cátedra, 1990).

[34]
P. Brunel, C. Pichois, A. M. Rousseau, Qu’est-ce que la littérature comparée ?, Armand Colin, 1983, p. 73.

[35]
« Les études culturelles offrent l’opportunité, passionnante, d’étudier la culture sous toutes ses formes : de l’opéra
aux séries télévisées, dans le monde entier, à différentes périodes historiques, de la dynastie Ming à nos jours.
L’étude des cultures, parallèlement à un autre domaine de spécialité, permet d’acquérir à la fois de nouvelles
connaissances et les compétences nécessaires pour trouver sa place dans le monde du travail ». Je traduis.
http://www.sussex.ac.uk/Units/publications/ugrad2003/culturalstudies.shtml

[36]
http://humanistica.ualberta.ca/2011/03/the-humanities-we-are-for/

[37]
Cf. Andrew Edgar & Peter Sedgwick (éd.), Cultural Studies. The Key Concepts, Londres & New York, Routledge, 2002.

[38]
Voir, par exemple, J. C. Alexander (éd.), Durkheimian Sociology. Cultural Studies, Cambridge, Cup, 1988.

[39]



| 23

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 23

« Je constate avec plaisir que ta vie intellectuelle est très diversifiée : les classiques, puis les trois petits cochons. Ne
pense pas que je me moque de toi : je pense vraiment que c’est une très belle chose de s’intéresser aux trois petits
cochons et de lire ensuite un très beau poème de Pouchkine ». Je traduis.

[40]
Voir M. Cometa, « Études culturelles en Italie : un paradigme possible » in P. Chardin, A. Domínguez Leiva, S. Hubier
& D. Souiller (éd.), Etudes culturelles, anthropologie culturelle et comparatisme, 2 vol., t. I, Dijon & Neully-lès-Dijon,
Presses du Cptc & éditions du Murmure, 2010, p.215. Du même auteur, on lira « Nel momento del pericolo. Forme di
scrittura negli studi culturali », in S. Adamo (éd.), Prospettive e limiti della teoria e della critica culturale, Rome,
Meltemi, 2007, p.175-190 (p.190 notamment).

[41]
N. Schor, Breaking the Chain. Women Theory and French Realist Fiction, New York, Columbia Up, 1985.

[42]
N. Schor & T. J. Kline (éd.), Decadent Subjects: The Idea of Decadence in Art, Literature, Philosophy, and Culture of
the Fin de Siècle in Europe, Baltimore & Londres, The Johns Hopkins Up, 2002.

[43]
S. Auroux, « La Bifurcation esthétique » in MLN, The John Hopkins Up, vol.102, n°4, 1987, p.811.

[44]
E. Neveu & A. Mattelart, « Cultural studies’ stories. La domestication d’une pensée sauvage ? », Réseaux, n° 80,
1996, p.11-58, p.14.

[45]
S. Lostringer, French Theory in America, Londres & New York, Routledge, 2001.

[46]
L’étude de la réception de la French Theory représentait un axe important du colloque qui s’est tenu en novembre
2003 à l’université de Lisbonne, Cultural Studies in the World Today (actes non encore publiés).

[47]
E. Macé & E. Maigret, Penser les médiacultures. Nouvelles pratiques et nouvelles approches de la représentation du
monde, Paris, Armand Colin, 2005, p. 17.

[48]
Rappelons que pour Jean-François Lyotard (La Condition postmoderne, Paris, Minuit, coll. « Critique », 1979 ) la
postmodernité naît de l’effondrement des « méta-récits », des grands récits de la modernité : récits de
l’émancipation du genre humain, récits de la dialectique, récits de la conscience humaine.

[49]
E. Macé & E. Maigret, op. cit., p. 117.

[50]
L. Grossberg, C. Nelson, P. Treicher, « Cultural Studies: An Introduction » in L. Grossberg, C. Nelson, P. Treicher (éd.),
Cultural Studies, New York, Routledge, 1992, p.13 : « cultural studies do not require us to repudiate elite cultural
forms—or simply to acknowledge, with Bourdieu, that distinctions between elite and popular forms are themselves
the products of relation of power. Rather, cultural studies require us to identify the operation of specific practices of
how they continuously reinscribe the line between legitimate and popular culture ».

[51]
Cf. F. Toudoire-Surlapierre, « De l’analogie. Souvenir du monde de demain » in A. Domínguez Leiva, S. Hubier & F.
Toudoire-Surlapierre, Le Comparatisme, un univers en 3D ?, Paris, L’Improviste, 2012, p.117 sqq.

[52]
F. Dupont, Homère et Dallas. Introduction à une critique anthropologique, Paris, Hachette, 1991, p.8.

[53]
Ibid., p.152.



| 24

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 24

[54]
On se reportera notamment à l’ouvrage de R. G. Delisle, Les Philosophies du néo-darwinisme, Paris, Puf, coll.
« Science, histoire et société », 2009 qui dresse un bilan, certes provisoire, mais parfaitement clair et informé des
avancées du néo-darwinisme.

[55]
Rappelons que les memes sont des « éléments de transmission culturelle » ou « d’imitation » qui comprennent aussi
bien « des mélodies, des idées, des phrases, les modes vestimentaires, les techniques de poterie ou de construction
d’arches » que la littérature. Cf. Richard Dawkins, The Selfish Gene, New York, Oxford Up, 1976, 1989, 2006, p.192 :
« [meme is] a noun that conveys the idea of a unit of cultural transmission, or a unit of imitation […]. Examples of
memes are tunes, ideas, catch-phrases, clothes fashions, ways of making pots or building arches ». Je traduis.

[56]
« The Big Bang is a myth […] which deserves a place of honor in the columbarium which already contains the indian
myth of a cyclic universe, the chinese cosmic egg, the biblical myth of creation in six days, the ptolemaic
cosmological myth and many others ». Je traduis. Cité par E. Leane, Reading Popular Physics. Disciplinary Skimishes
and Textual Strategies, Burlington & Aldershot, Ashgate, 2007, p.118.

[57]
F. Jameson, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act, Ithaca, Cornell Up, 1981, p.9.

[58]
E. San Juan, « Politique des Cultural Studies contemporaines » in L’Homme et la société, n°149, 2003, p. 108.

[59]
Voir C. Barker, Cultural Studies. Theory & Practice, Londres, Thousand Oaks, New Delhi & Singapour, Sage,
2000-2008, p.79 sqq. & 471 sqq., notamment.

[60]
R. Barthes, Mythologies, Paris, Seuil, 1957, [rééd. 1970], p.193.

[61]
C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, Paris, Plon, 1974, p. 34.

[62]
S. Hall, « Cultural Studies: Two Paradigms » in Media, Culture, Society, n°2, 1980, p. 57-72.

[63]
M. Foucault, Les Mots et les Choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris, Gallimard, 1966, p.313. Voir
aussi W. Marx, L’Adieu à la littérature. Histoire d’une dévalorisation (XVIIIe-XIXe siècles), Paris, Minuit, 2005, p.73
sqq.

[64]
J. Derrida, Limited Inc., Paris, Galilée, 1988, p. 252.

[65]
Voir, sur ce point, l’analyse de James K.A. Smith, Who’s Afraid of Postmodernism?, Grand Rapids, Baker Academic,
2006, p.42 & 54-55.

[66]
C. Barker, op. cit., p.38: « [CS are] a post-disciplinary field of enquiry which explores the production and inculcation
of maps of meaning ». Je traduis, p.38.

[67]
R. J. C. Young, Mythologies. Writing, History and the West [1990], Londres & New York, Routledge, 2004.

[68]
J. Derrida, Glas, Paris, Galilée, 1974 (quatrième de couverture).

[69]
Cf. T. Eagleton, Literary Theory. An Introduction, 1983, Minneapolis, Ump, 2008, p.129 : « for all the binary



| 25

DOMINGUEZ LEIVA, Antonio : Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes | 25

oppositions which post-structuralism sought to undo, the hierarchical opposition between men and women are
perhaps the most virulent ». Je souligne et je traduis.

[70]
« The language game of cultural studies ». C. Barker, op. cit., p.4.

[71]
E. San Juan, op.cit., p.108.

[72]

[73]
E. Neveu & A. Mattelart, op.cit., p.17.

[74]
Voir J. McGuigan, The Politics of Cultural Studies and Cool Capitalism, Cultural Politics. An International Journal, vol.2,
juillet 2006, p. 137-158 & H. A. Giroux, Impure Acts. The Practical Politics of Cultural Studies, Routledge, 2000.
D’autres universitaires contestent violemment cette politisation des cultstuds. C’est le cas notamment de F. Mulhern,
« The Politics of Cultural Studies », Monthly Review, juillet-août 1995, p. 3140 sqq. De son côté, E. San Juan,
comparatiste à la Washington State University, leur reproche de n’en point faire assez dans ce domaine (art.cit., p.
105 sqq.).

[75]
C. Barker, op. cit., p.5 : « Cultural studies is a body of theory generated by thinkers who regard the production of
theorical knowledge as a political practice ».

[76]
J. Jenkins, « Globalization and Cultural Studies » in Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, vol.
21, n°1-2, 2001, p. 80 sqq.

[77]
W. Marx, op.cit., p.160.

[78]
Ibid., p.170.

POUR CITER CET ARTICLE

Antonio, DOMINGUEZ LEIVA, "Du culturalisme romantique aux cultstuds hypermodernes", Bibliothèque comparatiste, n. 9,
2013, URL :
https://sflgc.org/bibliotheque/dominguez-leiva-antonio-du-culturalisme-romantique-aux-cultstuds-hypermodernes/, page
consultée le 06 Février 2026.

https://sflgc.org/bibliotheque/dominguez-leiva-antonio-du-culturalisme-romantique-aux-cultstuds-hypermodernes/

