SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 1

LOCHERT, Véronique

« Le Pouvoir en scene » : présentation

ARTICLE

Le programme porte un intitulé simple qui met en relation deux grandes notions : le pouvoir et le théatre. Le second terme -
la scene, le théatre - est assez clair, méme si certaines pieces du corpus mettent en question ses frontieres : ni Boris
Godounov ni La Résistible Ascension d’Arturo Ui n'ont été représentées du vivant de leur auteur et leur théatralité méme fait
parfois débat. Le premier terme de la formule, le pouvoir, est en revanche susceptible de différentes interprétations. Il peut
avoir un sens général, abstrait, qui renvoie aux rapports de force qui s'instaurent dans toute société humaine : pour Louis
Marin, « pouvoir, c'est d'abord étre en état d'exercer une action sur quelque chose ou quelqu'un », puis « instituer comme

loi la puissance elle-méme concue comme possibilité et capacité de force » ™ . Plus précisément, le pouvoir renvoie au

politique ou a la politique, suivant le sens qu’on donne a ces termes ' : les pieces du corpus invitent a une réflexion sur
I'acces au pouvoir, I'exercice du pouvoir, mais aussi sur I'abus de pouvoir, qui lui semble inévitablement lié. Concrétement,
le pouvoir s'incarne dans chaque situation historique a travers des régimes, des institutions et des individus particuliers :

aux XVI® et XVII° siécles, le pouvoir est synonyme de « royauté » ou de « souveraineté » ; il désigne aussi des hommes de
pouvoir, princes et rois, tyrans ou dictateurs. « Le Pouvoir en scene » invite a considérer les modes de représentation du
pouvoir sur scene, mais aussi, plus largement, a envisager les échanges entre la politique et le théatre. C'est parce que le
pouvoir est avant tout un spectacle assurant sa propre mise en scene que le théatre peut apparaitre comme le lieu privilégié
de sa représentation et comme une voie d'accés a la compréhension de ses mécanismes. Dans son Portrait du roi, Louis
Marin lie ainsi intimement « représentation du pouvoir » et « pouvoir de la représentation ». L'étude des ceuvres permettra
de préciser, et peut-étre de questionner, la nature et les enjeux de cette réflexivité.

A ces deux termes - pouvoir et théatre - le choix d'un corpus diachronique en ajoute un troisieme, qui vient entrer en
relation avec eux : I'histoire. La dimension historique joue en effet un role essentiel dans ce programme, sur un double plan.
Les piéces du corpus se caractérisent d'abord par leurs sujets historiques : elles entretiennent toutes un lien étroit avec des
événements historiques appartenant a un passé plus ou moins lointain, que leur mise en scéne confronte au présent des
spectateurs. Ensuite, la mise en relation des quatre pieces, caractérisées par de nombreux échos intertextuels, invite quant
a elle a une réflexion sur I'histoire littéraire et sur la temporalité propre a I'ceuvre littéraire : sur sa capacité a survivre au
contexte de sa création et son inscription dans la durée. Le dialogue entre passé et présent, proposé par chaque ceuvre, se
développe également au sein du corpus, a travers la confrontation entre deux piéces de la premiére modernité, relativement

proches dans le temps (fin XVI°-premieére moitié du XVII° siecle), et deux piéces de la période contemporaine (selon la
définition des historiens), un peu plus distantes entre elles. La réflexion sur les rapports entre pouvoir et théatre gagne a
étre saisie a travers ses développements historiques. Aprés I’Antiquité grecque, ou « les activités que nous appelons
aujourd’hui politique, théatre et histoire sont apparues quasiment simultanément au Ve siécle avant Jésus-Christ a Athenes

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 1



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 2

», comme le rappelle Gérard Noiriel ®, la premiére modernité européenne apparait a son tour comme une période cruciale
pour cette triade : elle est en effet marquée par un profond renouvellement aussi bien de la pensée politique, qui connait un
mouvement de sécularisation notamment sous l'influence de Machiavel, que de la conception de I'histoire, avec le

développement d’'une conscience aigué de la différence historique qui conduit a I'’émergence d'une nouvelle temporalité ',
et des pratiques théatrales, qui se développent désormais dans des batiments spécifiquement destinés au commerce public
des spectacles, ou se produisent des acteurs professionnels, dont le pouvoir royal reconnait I'utilité et soutient les activités.
La confiance en la monarchie comme en la providence qui caractérise globalement cette époque contraste avec les

nouvelles théories politiques et visions de I'histoire qui se développent du XIX® au XX°® siecle.

Cette dimension historique du programme peut apparaitre comme I'une de ses difficultés, mais I'essentiel n’est pas dans le
contenu de ces événements historiques. Ce corpus diachronique invite a s'exercer a la méthode comparatiste en associant
la prise en compte de la spécificité historique et culturelle de chaque ceuvre a la réflexion générale suscitée par la proximité
des themes et des formes des différentes piéces. Il pose en effet au moins deux grandes questions sur le théatre et plus
largement sur la littérature : celle de son rapport au monde et celle de son rapport au temps. Par ses sujets historiques et sa
portée politique, I'ceuvre dramatique parait en prise avec le réel et en phase avec I'actualité, mais elle court aussi le risque
d’étre réduite a un texte de circonstance, voué a une péremption rapide, ou de se résumer a un message politique. Loin du
mépris souvent exprimé par la critique pour les ceuvres inspirées par I'actualité ou pour les ceuvres engagées, il s'agit
d’étudier comment le théatre est capable de rendre actuels des événements ou des textes appartenant au passé et
comment il peut constituer un acte politique par les moyens qui lui sont propres. Il s'agit ainsi de dépasser les oscillations
qui caractérisent aussi bien la critique cornélienne que la critique brechtienne entre la vision d’un auteur poéticien, qui joue
avec les formes, et celle d'un auteur politicien, dont le texte se met au service d’une pensée politique particuliére.

J’aborderai ici quatre questionnements importants : a I’étude de la dimension politique et du caractére historique de ces
ceuvres dramatiques, doivent s’ajouter, d’une part, celle de la construction des personnages (la représentation du pouvoir
sur scene passe en effet de maniere frappante dans les quatre piéces par la construction de quatre personnages de
souverains, qui jouent un réle central) et, d'autre part, celle du genre dramatique : les quatre piéces entretiennent un
rapport complexe, a la fois étroit et souvent critique, avec le genre canonique de la tragédie, qui apparait depuis Aristote et
sa lecture d'Edipe roi comme le genre le plus adapté a la représentation du pouvoir.

1- Portraits de rois

Représenter le pouvoir sur scéne, c'est d'abord I'incarner a travers des personnages, des hommes de pouvoir. L'importance
des figures de souverains au théatre se situe a l'articulation de procédés d’ordre littéraire et de phénomenes d’ordre
politique. Le récit a besoin de personnages pour représenter les actions humaines et I'écriture historique, qui est une forme
de récit, construit des héros. Caryl Emerson souligne ainsi que c’est a I'époque de Boris Godounov que la personnalité

individuelle se dessine dans les biographies des tsars *' . Mais c’est surtout le théatre qui donne force et présence aux
personnages, incarnés sur scene par des acteurs. Dans Le Tyran et son public, ol Diego Lanza étudie la naissance et
I'évolution du personnage du tyran, il montre que c’est la représentation du tyran sur scene qui transforme progressivement

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 2



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 3

une idée politique (tout ce que la démocratie doit éviter, tout ce que la cité rejette) en personnage doté de caractéristiques
éthiques puis psychologiques . Parallelement, le pouvoir tend a s’identifier, dans ses représentations, a la personne qui

I'exerce. L'absolutisme qui se met en place en Angleterre et en France du XVI* au XVII° siécle, comme I'autocratie russe et la
dictature nazie, sont caractérisés par une tres forte personnalisation du pouvoir, qui tend a masquer les structures étatiques,
sociales, économiques également a I'ceuvre dans ces différents régimes. Diego Lanza souligne les effets déformants de ces
processus de personnalisation et des analogies historiques qu’ils encouragent. Il observe ainsi que la présence continuée du
tyran sur scene et son rapprochement avec des personnages historiques comme Hitler ou Staline occulte le contexte

spécifique et la complexe dialectique économique et sociale qui expliquent leur pouvoir . Cette critique n’est pas sans
rappeler la dénonciation violente par Brecht de I'héroisation des hommes de pouvoir, produite par les récits historiques et
les ceuvres littéraires. Brecht ne nie pas cependant la nécessité de raconter des histoires aux spectateurs pour les impliquer
dans la représentation et il est notable qu’il congoit en partie le personnage d’Arturo Ui en prenant modele sur d’autres
héros négatifs, extérieurs a la sphere politique, « de notre monde de gangsters les héros fameux », dont le cinéma a
commencé a faire un mythe, avec le Scarface d’'Howard Hawks en 1932.

Si I'importance accordée aux hommes de pouvoir et leur héroisation sont problématiques sur le plan de I'analyse de la
réalité politique, elles ont I'intérét de produire de puissants effets dramatiques et de rendre sensible I'articulation complexe
du privé et du public, de I'individuel et du collectif, qui contribue a la formation du conflit tragique. L'individualisation des

figures du pouvoir témoigne aussi de I'émergence du sujet moderne du XVI® au XVII® siecle et de I'instauration d'une
nouvelle temporalité, ol I'individu a le pouvoir d’agir au lieu d’étre dirigé par des forces supérieures. Au XIX® siécle, marqué

par le développement de la psychologie, les personnages de Pouchkine, empruntés au début du XVII° siécle, possedent une
complexité et une profondeur supérieures, mais perdent dans le méme temps la maftrise du cours de I'histoire. Les
problématiques de la Iégitimité et de la culpabilité, liées a la dimension politique et religieuse du drame, prennent alors un
tour plus personnel et s’approfondissent en une triple crise d’identité qui concerne non seulement Godounov mais aussi les

vrai et faux Dimitri ' . De Shakespeare a Pouchkine, se déploie ainsi, a c6té du champ de I'action politique, une scéne
intérieure, sur laquelle prennent corps les désirs, les hésitations ou les remords des puissants. Les monologues et les réves,
racontés ou directement donnés a voir sur scene avec leurs fantdmes, font pénétrer les spectateurs dans I'intimité de
I'hnomme de pouvoir. Particulierement efficaces sur le plan dramatique, ces procédés ne sont pas sans danger sur le plan
politique. En rapprochant le spectateur du prince, ils risquent aussi bien de favoriser I’'admiration pour le tyran que de
diminuer le respect pour le roi. Dans Richard I, les monologues créent des I'ouverture de la piece une complicité immorale
entre le villain et le public. La naissance des remords a I'acte V signe en revanche la chute de Richard, qui semble perdu dés
que l'introspection se substitue a I'action. Dans Cinna, ou le conflit politique se trouve entierement intériorisé, le choix de la
clémence par Auguste demeure profondément mystérieux et se trouve formulé dans un discours tenu en public, qui suscite
I'admiration, a la différence du monologue d’'hésitation du quatrieme acte. En dominant ses passions, en sacrifiant son corps
privé a son corps public, Auguste sort de I'hnumanité ordinaire et légitime son pouvoir. Le domaine privé apparait ainsi a la
fois comme ce qui rend les rois théatralement intéressants, en suscitant les émotions des spectateurs, et comme ce qui peut
les perdre sur le plan politique, en révélant éventuellement le vide que dissimule leur image. Rejetant a la fois la
compréhension complice qu'il favorise et I'idée d’une conscience morale des puissants, Brecht refuse toute intériorité a un
Arturo Ui qui n'a plus peur des fantdmes. En associant ainsi critique du nazisme et critique de Shakespeare, Brecht invite
aussi a saisir le pouvoir politique du théatre, qui réside moins dans ses contenus que dans ses formes.

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 3



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 4

2- Théatre et politique

Ce que Brecht reproche au Richard Ill de Shakespeare, ce n’est pas de faire la propagande de la dynastie Tudor, en
contribuant a la construction de la Iégende noire du prédécesseur d'Henri VII, mais de faire du dernier roi York le héros d'une
tragédie et d’encourager par la le respect pour les puissants. Brecht néglige ainsi le message politique réel que la piéce de
Shakespeare est susceptible de véhiculer au profit de I'efficacité de la forme dramatique elle-méme, capable d’exercer une
influence sur le comportement social et politique des spectateurs. A ces deux types de pouvoirs de la représentation
s'ajoutent différentes formes de relation entre pouvoir et théatre. On peut commencer par rappeler I'importance des

spectacles dans la politique des monarques de la premiére modernité “ et les liens étroits unissant alors les écrivains au

pouvoir ™. On peut ensuite prendre en compte le matériau politique des pieces elles-mémes, qui s'inspirent des grands
débats de la théorie politique contemporaine (la Iégitimité du pouvoir, conquéte du pouvoir et bon gouvernement,
comparaison des régimes, possibilité du tyrannicide, collusion des pouvoirs religieux ou économiques avec le pouvoir...), et
ou la reprise de theses largement répandues, I'inscription des discours dans I'idéologie dominante participent aussi

simplement d’une recherche de vraisemblance ™. Il y a ensuite les jeux de miroir entre la nature théatrale du pouvoir, qui
est avant tout un effet de représentation comme I'analyse Louis Marin, et I’'essence politique du théatre, telle qu'elle se
trouve aujourd’hui revalorisée par plusieurs penseurs pour répondre a la double crise traversée par le théatre et par la
politique. Ainsi, pour Denis Guénoun, « le théatre est une activité intrinséquement politique », par le fait méme que les

spectateurs s'assemblent en un lieu et un moment particuliers "' . Il faut noter, dans I'analyse de ces échanges, qu’aux XVI°

et XVII° siecles, sphére artistique et sphere politigue ne sont pas nettement différenciées, car pas complétement
constituées, de méme qu’écriture littéraire et écriture historique : la littérature n’existe pas en tant que domaine autonome,
dans lequel la politique - ou I'histoire - pourrait apparaitre comme un objet étranger. Le théatre est alors profondément
intégré dans la vie sociale, ou il entre directement en résonance avec les débats contemporains. Paradoxalement, la nature
politique des piéces de Pouchkine et de Brecht peut sembler plus problématique sur ce plan, puisqu’elles n’ont pas trouvé
leur public au moment de leur création. Se pose enfin la question de la portée politique des ceuvres dramatiques : en
représentant le pouvoir sur scene, les piéces font-elles allégeance au pouvoir, qu'elles confortent en réfléchissant sa
puissance, ou exercent-elles au contraire une action subversive, en révélant les mécanismes secrets du pouvoir au public ?

C'est évidemment ici que la nuance et la prudence s'imposent. Au premier abord, I'opposition politique semble aussi

impossible aux auteurs des XVI® et XVII® siecles qu’aux écrivains russes de I'époque tsariste, tandis que le théatre du XX°
siecle semble au contraire prompt a I'engagement et a la divulgation de theses politiques. Mais il faut se méfier d’une vision
stéréotypée qui verrait dans les dramaturges de la premiére modernité des écrivains a la solde du pouvoir, tandis que

Pouchkine tenterait vainement de s’opposer a I'absolutisme d’Alexandre ler **' et que Brecht serait I'auteur d’un théatre
didactique et idéologique. Face aux procédés de la propagande, que les pieces démontent et dénoncent, le théatre apparait
comme un espace de liberté, en raison de I'ambiguité et de la polyphonie qui caractérisent le texte dramatique. Loin des
messages univoques et simplistes de la propagande, le théatre est le lieu des tensions et des contradictions : en I'absence
de tout narrateur, différentes voix se font entendre, différentes théories se font concurrence. Sensible aux contradictions
présentes dans ses sources et loin de tout manichéisme, Shakespeare oppose ainsi a Richard des personnages au discours
rigide et archaique, comme Margaret, a la morale douteuse, comme Clarence, et au comportement machiavélien, comme

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 4



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 5

Richmond. Dans la grande scéne de débat qui ouvre I'acte Il de Cinna, Corneille place la défense du régime monarchique
dans la bouche de Cinna, qui tient ce bon discours pour de mauvaises raisons, puisqu'il est en train de mentir a Auguste
pour pouvoir satisfaire sa maitresse. Dans Boris Godounov régnent I'incertitude et I'instabilité : aucune vérité n’émerge face
a la rumeur et a I'imposture. Quant a Brecht, il apparait avant tout comme un « anti-idéologue », « un poéte de l'intelligence

critique » ™, qui a recours a la méthode scientifique pour conduire les spectateurs a remettre en question leur vision du
monde et de la société.

En mettant en scene des souverains a la légitimité problématique, en donnant a voir les rouages secrets du pouvoir, en
remontant aux origines de son institution, le théatre procéde a une opération de démystification, ou du moins de révélation,
d’interrogation, a la portée potentiellement subversive. En proposant dans I'espace public un lieu intermédiaire, qui n’est
pas celui de la politique, tout en lui étant li¢, il ne tient pas aux spectateurs un éniéme discours politique, mais leur propose
une expérience inédite, capable de renouveler leur perception du pouvoir a travers la distance de I'art.

3- Histoire et tragédie

Mettre en scene le pouvoir, c’est aussi représenter I'histoire. Le rapport étroit que les quatre piéces entretiennent avec
I'histoire invite a étudier les liens entre le théatre et le réel, entre la vérité et la fiction. Les quatre écrivains puisent dans des
sources historiques, produisant ainsi un effet de réel qui renforce le pouvoir de persuasion de leurs pieces (comme
I'observait déja Aristote). Mais ces sources sont multiples et pas uniqguement historiques. L'Examen de Cinna par Corneille,
qui se vante que « rien n'y contredit I'Histoire, bien que beaucoup de choses y soient ajoutées » (p. 38), et le premier
prologue de Brecht annongant simultanément le souhait de la direction de « tout représenter en grand style » et la
conformité de la piece « a la stricte réalité » (p. 140) montrent que fiction et réalité, sources historiques et modeles
littéraires sont inextricablement mélés. La multiplicité des sources, qui est I’'un des garants de la polyphonie dramatique,
permet aux piéces de s'inscrire a la fois dans I'histoire nationale, en faisant dialogue les époques, et dans I’histoire littéraire,
en créant des échos intertextuels. Corneille s’inspire ainsi principalement d’un épisode de I'histoire romaine, rapporté par
Sénéque (auquel s'ajoutent d’'autres motifs comme le débat entre Auguste, Mécéne et Agrippa rapporté par Dion Cassius),
mais il rivalise aussi avec les tragédies de conspiration antérieures, en particulier La Mort de César de Scudéry. Pouchkine
revendique deux types de source : d'une part les récits historiques, les chroniques et I'ouvrage de Karamzine, d’autre part la
tragédie shakespearienne. Chez Brecht, le référent est triple : I'arrivée des nazis au pouvoir en Allemagne est représentée
au prisme du gangstérisme américain de I'entre-deux-guerres, mais aussi du modele tragique incarné par Shakespeare. Ce
qui se joue a travers cette double référence, historique et littéraire, c’est aussi la dimension nationale de I'entreprise des
auteurs, en particulier Shakespeare, Corneille et Pouchkine, qui associent I'histoire de la nation, envisagée au moment
crucial d'une naissance, d’'une origine, et la fondation d’une littérature nationale, d'un théatre concu comme |'expression de
la nation.

A travers cette confrontation entre événements historiques et tradition littéraire se dessine la relation complexe entre
histoire et tragédie qui remonte a I’Antiquité. Le célébre commentaire d'Aristote sur « la différence entre le chroniqueur et le
poete » dessine une frontiere entre le vrai et le vraisemblable, le particulier et I'universel, qui donne I’'avantage a la
tragédie. Mais les deux formes sont étroitement liées : la tragédie se caractérisant par des personnages nobles et de grands

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 5



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 6

bouleversements de fortune trouve dans I’histoire son matériau privilégié. Dans le méme temps, la complexité et la durée
des phénomenes historiques résistent a la forme breve, close et de plus en plus codifiée que constitue la tragédie. En
convoquant une matiére historique riche et dense, les quatre auteurs se livrent a une expérimentation des frontiéres de la
tragédie, qui leur permet de renouveler I'écriture dramatique. Contrairement a ce que pourrait faire croire sa critique par
Brecht, la tragédie de la premiere modernité n’apparait pas comme un genre stable aux normes clairement fixées, livrant
une vision cohérente et univoque de I’'hnomme et de I'histoire. Les piéces de Shakespeare et de Corneille sont caractérisées
par une instabilité générique similaire a celle qui traverse les textes de Pouchkine et de Brecht. Richard Ill confronte
|'Histoire et la tragédie comme le suggere la variation de ses intitulés génériques : tragédie lors de sa premiéere publication
en 1597, histoire dans le Folio de 1623. Cinna ou la clémence d’Auguste est la premiére tragédie a dénouement heureux de

Corneille, qui utilise un certain nombre de procédés jusque la caractéristiques de la tragi-comédie ™' . Pouchkine, pour qui la
tragédie est « le genre le plus mal compris », qualifie sa piéce de « tragédie romantique », ou I'adjectif « romantique »
employé au sens de « nouveau, inattendu » souligne les nombreux écarts avec la tradition du genre. Enfin, dans la parabole
de Brecht, le modeéle tragique, simplifié pour les besoins de la démonstration, est sans cesse convoqué pour mieux étre mis
a distance a travers la parodie.

La forme tragique ainsi mise a I'épreuve peut alors devenir le lieu d’une réflexion sur I'histoire et ses usages politiques aussi
bien que d’'une réflexion métaphysique sur le rapport de I'nomme au temps. L'utilisation d’'un matériau vrai permet a
Shakespeare et a Corneille de mettre en scéne une nouvelle perception du temps : ce qui se joue dans leurs piéces est la
confrontation de I'individu a un changement, le passage d'un monde ancien, dont les valeurs se périment (celui de la société
féodale), a un monde nouveau (celui de I'absolutisme), ou les relations de pouvoir se modifient et exigent de nouveaux
comportements. C'est sans doute la piece de Pouchkine qui pousse le plus loin la réflexion conjointe sur le pouvoir de
I'histoire et sur la temporalité du pouvoir. Le dramaturge russe met en effet en scéne un personnage d’historien, le moine
Pimene, qui ne se contente pas de consigner passivement les événements, mais contribue a les créer en les insérant dans
une histoire providentielle, qui fait place au miracle, et joue ainsi involontairement un réle déclencheur dans I'action, en
fournissant a Grigori le matériau nécessaire a son imposture. Critiquant I'usage de I’histoire par I'idéologie nazie et la vision
erronée qu’en ont les bourgeois, saisis de respect pour les grands hommes, Brecht fait de I'histoire un instrument essentiel
de la distanciation, qui permet de jeter un regard nouveau sur la situation politique et sociale de son temps grace au détour
par une époque plus lointaine. Plus largement, les piéces posent a travers leur confrontation avec I'histoire la question de la
vérité : Corneille défend la puissance dramatique du vraisemblable extraordinaire, qui réconcilie efficacité tragique et vérité
historique, tandis que Pouchkine montre le pouvoir de la rumeur. Face a la vérité souvent inaccessible des faits historiques
se dessine alors la vérité de la fiction, qui trouve sa place dans le processus général de la connaissance selon Brecht.

Méme apres la défaite de Hitler et la chute du mur de Berlin, apres la réhabilitation de Richard Ill, enterré en grande pompe
a Leicester en mars 2015, les piéces de Brecht et de Shakespeare, comme celles de Corneille et de Pouchkine, continuent a
proposer une analyse pertinente des mécanismes du pouvoir, des enjeux de I'histoire, de la condition humaine, car le
dialogue entre les époques qu’elles ont initié au moment de leur création leur permet d’affronter le temps en suscitant sans
cesse de nouveaux échos entre I'histoire représentée, le contexte historique de leur création et le contexte toujours
renouvelé de leur réception. C'est dans cet esprit que Brecht concoit ses pieces comme un montage de textes antérieurs,
caractérisé par son adaptabilité a la situation de réception. Proclamant d'une certaine maniere la péremption du modele
tragique shakespearien dans le monde moderne, La Résistible Ascension d’Arturo Ui participe néanmoins a la survie de

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 6



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 7

I'ceuvre de Shakespeare en s'y confrontant.

Il importe pour finir de revenir au terme « scéne » de l'intitulé du programme. Les quatre ceuvres étudiées sont des textes
qui ont été écrits pour étre joués sur sceéne - méme si certains ne I'ont pas été immédiatement - et elles ne prennent tout

leur sens que dans leur représentation devant le public réuni au théatre. Leurs mises en scene, qui depuis le début du XX°
siecle se pensent comme autant d’interprétations et d'actualisations, et les transmodalisations auxquelles elles ont pu
donner lieu, en étant mises en musique (comme ce fut le cas en particulier de Boris Godounov) ou portées a I'écran,

réactivent leur potentiel de signification dans de nouveaux contextes de réception. Au XX siécle, de nombreuses mises en
scéne mettent en parallele les rois de Shakespeare et les dictateurs contemporains, a la maniére de Jan Kott dans son
ouvrage Shakespeare notre contemporain (1962) : des la fin des années 1930, des rapprochements sont suggérés entre
Richard Gloucester et les nazis et en 1942 a Londres, I'acteur Donald Wolfit se donne la téte de Hitler dans ce role. Au
cinéma, le Richard Il de Loncraine et McKellen (1995) situe I'action dans une Angleterre des années 30 contaminée par le
fascisme. Pour Stephen Greenblatt, « cette mise en scene marche parce que Richard Ill est en fait une brillante description

d'un régime de terreur radicalement illégitime » ™ ., Brecht en revanche a toujours rejeté les mises en scene de
Shakespeare présentant ses personnages comme nos contemporains et s'il rapproche Arturo Ui de Richard Ill dans le
premiére prologue (« Comment ne pas penser a Richard Ill ? », p. 140), c'est pour mieux mettre en évidence la distance
entre le héros tragique et le gangster, présenté comme une représentation plus adéquate du dictateur. L'actualisation, qui
rapproche en niant la distance, est en effet I'inverse du mouvement d’historicisation souhaité par Brecht pour créer un effet
de défamiliarisation propre a renouveler la perception de notre situation. A ses yeux, la prise en compte de « I'étrangeté »
de I'époque de Shakespeare est nécessaire a la saisie de ce qui fait son universalité, a savoir le fait que « tous [ses

personnages] existent dans un monde nouveau au contact duquel ils se brisent » """,

Cet éloge de la distance ouvre sur un éloge de la comparaison comme outil heuristique " . Les quatre dramaturges
appellent les spectateurs et les lecteurs a la comparaison entre passé et présent, entre rois de théatre et dirigeants réels,
mais aussi entre leur texte et ses sources, ses précédents littéraires. A travers son intertextualité, le corpus invite aux
rapprochements, tout en exigeant la prise en compte de la spécificité historique et culturelle de chaque ceuvre. Sur un plan
plus général, la mise en scene du pouvoir dans les quatre pieces met en lumiere la proximité entre le théatre, la politique et
I'histoire : nous avons vu l'importance des chevauchements entre ces trois domaines qui partagent les mémes procédés, se
réfléchissent, se concurrencent ou collaborent. C'est sur le fond de ces ressemblances que se détache I'importance des
différences qui font que le théatre ne fait pas de I'histoire ni de la politique, mais autre chose, a travers quoi se dessine
progressivement le domaine propre a la littérature.

NOTES

[1]
Louis Marin, Le Portrait du roi, Paris, Editions de Minuit, 1981, p. 11.

[2]
Voir par exemple Jacques Ranciére, Au bord du politique, Paris, Gallimard, 1998, p. 13 : « Parler du politique et non

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 7



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 8

de la politique, c’est indiquer qu’on parle des principes de la loi, du pouvoir, de la communauté et non de la cuisine
gouvernementale ».

[3]

Gérard Noiriel, Histoire Théatre Politique, Marseille, Agone, 2009, p. 12.

[4]

Comme l'analysent Gisele Venet pour I’Angleterre (Temps et vision tragique. Shakespeare et ses contemporains,
Paris, Service des publications Université de la Sorbonne nouvelle Paris I, 1985) et John Lyons pour la France (voir
Iintroduction de The Tragedy of Origins. Pierre Corneille and Historical Perspective, Stanford, Stanford UP, 1996).
[5]

Caryl Emerson, Boris Godounov. Transpositions of a Russian Theme, Bloomington et Indianapolis, Indiana UP, 1986.
[6]

Diego Lanza, Le Tyran et son public, trad. Jeanine Routier-Pucci, Paris, Belin, coll. « L’Antiquité au présent », 1997
[1977].

[7]

Ibid., p. 223.

[8]

Caryl Emerson, op. cit., p. 18.

[9]

Voir notamment Jean-Marie Apostolides, Le Roi-machine et Le Prince sacrifié, Paris, Minuit, 1981 et 1985 pour la
France et Stephen Orgel, The lllusion of Power. Political Theater in the English Renaissance, Berkeley et Los Angeles,
University of California Press, 1975 pour I’Angleterre.

[10]

Voir les travaux de Déborah Blocker, Christian Jouhaud, Alain Viala.

[11]

Voir Lise Michel, Des Princes en figure. Politique et invention tragique en France (1630-1650), Paris, PUPS, 2013, p.
227-228.

[12]

Denis Guénoun, L’Exhibition des mots : une idée politique du théatre (1992), in L’Exhibition des mots et autres idées
du théétre et de la philosophie, Paris, Circé, 1998, p. 24.

[13]

« |l serait tentant d’imaginer que Boris Godounov est un pamphlet dirigé contre I'absolutisme d’'Alexandre ler mais
ce serait une erreur » (Jean-Louis Backes, Pouchkine ou la puissance des mythes, Paris, Hachette, 1996).

[14]

Selon les formules de Denis Guénoun, « Pourquoi Brecht ? », in Livraison et délivrance. Théétre, politique,
philosophie, Paris, Belin, 2009, p. 55-56.

[15]

Voir Bénédicte Louvat-Molozay, L'« Enfance de la tragédie » (1610-1642). Pratiques tragiques francaises de Hardy a
Corneille, Paris, PUPS, 2014, chap. 10.

[16]

Stephen Greenblatt, « Le cauchemar de la royauté : Richard Il », in Francois Laroque et Franck Lessay (dir.), Figures
de la royauté en Angleterre de Shakespeare a la Glorieuse Révolution, Paris, Presses de la Sorbonne nouvelle, 1999,
p. 18.

[17]

Gérard Noiriel, « Le moment Brecht », op. cit., p. 65.

[18]

Voir Frangoise Lavocat, « Le comparatisme comme herméneutique de la défamiliarisation »,

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scéne » : présentation | 8



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 9

http://www.vox-poetica.org/t/articles/lavocat2012.html

POUR CITER CET ARTICLE

Véronique Lochert, « “Le Pouvoir en scéne” : présentation », SFLGC, Agrégation, publié le 21 Septembre 2018, URL :
https://sflgc.org/agregation/lochert-veronique-le-pouvoir-en-scene-presentation/, page consultée le 12 Février 2026.

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scene » : présentation | 9


http://www.vox-poetica.org/t/articles/lavocat2012.html
https://sflgc.org/agregation/lochert-veronique-le-pouvoir-en-scene-presentation/

