
| 1

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 1

LOCHERT, Véronique

« Le Pouvoir en scène » : présentation

ARTICLE

Le programme porte un intitulé simple qui met en relation deux grandes notions : le pouvoir et le théâtre. Le second terme –
la scène, le théâtre – est assez clair, même si certaines pièces du corpus mettent en question ses frontières : ni Boris
Godounov ni La Résistible Ascension d’Arturo Ui n’ont été représentées du vivant de leur auteur et leur théâtralité même fait
parfois débat. Le premier terme de la formule, le pouvoir, est en revanche susceptible de différentes interprétations. Il peut
avoir un sens général, abstrait, qui renvoie aux rapports de force qui s’instaurent dans toute société humaine : pour Louis
Marin, « pouvoir, c'est d'abord être en état d'exercer une action sur quelque chose ou quelqu'un », puis « instituer comme

loi la puissance elle-même conçue comme possibilité et capacité de force » [1] . Plus précisément, le pouvoir renvoie au

politique ou à la  politique,  suivant le  sens qu’on donne à ces termes [2]  :  les pièces du corpus invitent  à une réflexion sur
l’accès au pouvoir, l’exercice du pouvoir, mais aussi sur l’abus de pouvoir, qui lui semble inévitablement lié. Concrètement,
le pouvoir s’incarne dans chaque situation historique à travers des régimes, des institutions et des individus particuliers :

aux XVIe et XVIIe siècles, le pouvoir est synonyme de « royauté » ou de « souveraineté » ; il désigne aussi des hommes de
pouvoir, princes et rois, tyrans ou dictateurs. « Le Pouvoir en scène » invite à considérer les modes de représentation du
pouvoir sur scène, mais aussi, plus largement, à envisager les échanges entre la politique et le théâtre. C’est parce que le
pouvoir est avant tout un spectacle assurant sa propre mise en scène que le théâtre peut apparaître comme le lieu privilégié
de sa représentation et comme une voie d’accès à la compréhension de ses mécanismes. Dans son Portrait du roi, Louis
Marin lie ainsi intimement « représentation du pouvoir » et « pouvoir de la représentation ». L’étude des œuvres permettra
de préciser, et peut-être de questionner, la nature et les enjeux de cette réflexivité.

A ces deux termes – pouvoir et théâtre – le choix d’un corpus diachronique en ajoute un troisième, qui vient entrer en
relation avec eux : l’histoire. La dimension historique joue en effet un rôle essentiel dans ce programme, sur un double plan.
Les pièces du corpus se caractérisent d’abord par leurs sujets historiques : elles entretiennent toutes un lien étroit avec des
événements historiques appartenant à un passé plus ou moins lointain, que leur mise en scène confronte au présent des
spectateurs. Ensuite, la mise en relation des quatre pièces, caractérisées par de nombreux échos intertextuels, invite quant
à elle à une réflexion sur l’histoire littéraire et sur la temporalité propre à l’œuvre littéraire : sur sa capacité à survivre au
contexte de sa création et son inscription dans la durée. Le dialogue entre passé et présent, proposé par chaque œuvre, se
développe également au sein du corpus, à travers la confrontation entre deux pièces de la première modernité, relativement

proches  dans  le  temps  (fin  XVIe-première  moitié  du  XVIIe  siècle),  et  deux  pièces  de  la  période  contemporaine  (selon  la
définition des historiens),  un peu plus distantes entre elles.  La réflexion sur les rapports entre pouvoir  et théâtre gagne à
être saisie à travers ses développements historiques. Après l’Antiquité grecque, où « les activités que nous appelons
aujourd’hui politique, théâtre et histoire sont apparues quasiment simultanément au Ve siècle avant Jésus-Christ à Athènes



| 2

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 2

», comme le rappelle Gérard Noiriel [3] , la première modernité européenne apparaît à son tour comme une période cruciale
pour cette triade : elle est en effet marquée par un profond renouvellement aussi bien de la pensée politique, qui connaît un
mouvement  de  sécularisation  notamment  sous  l’influence  de  Machiavel,  que  de  la  conception  de  l’histoire,  avec  le

développement d’une conscience aiguë de la différence historique qui conduit à l’émergence d’une nouvelle temporalité [4] ,
et des pratiques théâtrales, qui se développent désormais dans des bâtiments spécifiquement destinés au commerce public
des spectacles, où se produisent des acteurs professionnels, dont le pouvoir royal reconnaît l’utilité et soutient les activités.
La  confiance  en  la  monarchie  comme  en  la  providence  qui  caractérise  globalement  cette  époque  contraste  avec  les

nouvelles  théories  politiques  et  visions  de  l’histoire  qui  se  développent  du  XIXe  au  XXe  siècle.

Cette dimension historique du programme peut apparaître comme l’une de ses difficultés, mais l’essentiel n’est pas dans le
contenu de ces événements historiques. Ce corpus diachronique invite à s’exercer à la méthode comparatiste en associant
la prise en compte de la spécificité historique et culturelle de chaque œuvre à la réflexion générale suscitée par la proximité
des thèmes et des formes des différentes pièces.  Il  pose en effet au moins deux grandes questions sur le théâtre et  plus
largement sur la littérature : celle de son rapport au monde et celle de son rapport au temps. Par ses sujets historiques et sa
portée politique, l’œuvre dramatique paraît en prise avec le réel et en phase avec l’actualité, mais elle court aussi le risque
d’être réduite à un texte de circonstance, voué à une péremption rapide, ou de se résumer à un message politique. Loin du
mépris souvent exprimé par la critique pour les œuvres inspirées par l’actualité ou pour les œuvres engagées, il s’agit
d’étudier comment le théâtre est capable de rendre actuels des événements ou des textes appartenant au passé et
comment il peut constituer un acte politique par les moyens qui lui sont propres. Il s’agit ainsi de dépasser les oscillations
qui caractérisent aussi bien la critique cornélienne que la critique brechtienne entre la vision d’un auteur poéticien, qui joue
avec les formes, et celle d’un auteur politicien, dont le texte se met au service d’une pensée politique particulière.

J’aborderai ici quatre questionnements importants : à l’étude de la dimension politique et du caractère historique de ces
œuvres dramatiques, doivent s’ajouter, d’une part, celle de la construction des personnages (la représentation du pouvoir
sur  scène  passe  en  effet  de  manière  frappante  dans  les  quatre  pièces  par  la  construction  de  quatre  personnages  de
souverains, qui jouent un rôle central) et, d’autre part, celle du genre dramatique : les quatre pièces entretiennent un
rapport complexe, à la fois étroit et souvent critique, avec le genre canonique de la tragédie, qui apparaît depuis Aristote et
sa lecture d’Œdipe roi comme le genre le plus adapté à la représentation du pouvoir.

1- Portraits de rois

Représenter le pouvoir sur scène, c’est d’abord l’incarner à travers des personnages, des hommes de pouvoir. L’importance
des  figures  de  souverains  au  théâtre  se  situe  à  l’articulation  de  procédés  d’ordre  littéraire  et  de  phénomènes  d’ordre
politique. Le récit a besoin de personnages pour représenter les actions humaines et l’écriture historique, qui est une forme
de récit, construit des héros. Caryl Emerson souligne ainsi que c’est à l’époque de Boris Godounov que la personnalité

individuelle se dessine dans les biographies des tsars [5] . Mais c’est surtout le théâtre qui donne force et présence aux
personnages, incarnés sur scène par des acteurs. Dans Le Tyran et son public, où Diego Lanza étudie la naissance et
l’évolution du personnage du tyran, il montre que c’est la représentation du tyran sur scène qui transforme progressivement



| 3

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 3

une idée politique (tout ce que la démocratie doit éviter, tout ce que la cité rejette) en personnage doté de caractéristiques

éthiques puis  psychologiques [6]  .  Parallèlement,  le  pouvoir  tend à s’identifier,  dans ses représentations,  à la  personne qui

l’exerce. L’absolutisme qui se met en place en Angleterre et en France du XVIe au XVIIe siècle, comme l’autocratie russe et la
dictature nazie, sont caractérisés par une très forte personnalisation du pouvoir, qui tend à masquer les structures étatiques,
sociales, économiques également à l’œuvre dans ces différents régimes. Diego Lanza souligne les effets déformants de ces
processus de personnalisation et des analogies historiques qu’ils encouragent. Il observe ainsi que la présence continuée du
tyran sur scène et son rapprochement avec des personnages historiques comme Hitler ou Staline occulte le contexte

spécifique  et  la  complexe  dialectique  économique  et  sociale  qui  expliquent  leur  pouvoir  [7]  .  Cette  critique  n’est  pas  sans
rappeler la dénonciation violente par Brecht de l’héroïsation des hommes de pouvoir, produite par les récits historiques et
les œuvres littéraires. Brecht ne nie pas cependant la nécessité de raconter des histoires aux spectateurs pour les impliquer
dans la représentation et il est notable qu’il conçoit en partie le personnage d’Arturo Ui en prenant modèle sur d’autres
héros négatifs, extérieurs à la sphère politique, « de notre monde de gangsters les héros fameux », dont le cinéma a
commencé à faire un mythe, avec le Scarface d’Howard Hawks en 1932.

Si l’importance accordée aux hommes de pouvoir et leur héroïsation sont problématiques sur le plan de l’analyse de la
réalité politique, elles ont l’intérêt de produire de puissants effets dramatiques et de rendre sensible l’articulation complexe
du privé et du public, de l’individuel et du collectif,  qui contribue à la formation du conflit tragique. L’individualisation des

figures  du  pouvoir  témoigne  aussi  de  l’émergence  du  sujet  moderne  du  XVIe  au  XVIIe  siècle  et  de  l’instauration  d’une

nouvelle temporalité, où l’individu a le pouvoir d’agir au lieu d’être dirigé par des forces supérieures. Au XIXe siècle, marqué

par le développement de la psychologie, les personnages de Pouchkine, empruntés au début du XVIIe siècle, possèdent une
complexité et une profondeur supérieures,  mais perdent dans le même temps la maîtrise du cours de l’histoire.  Les
problématiques de la légitimité et de la culpabilité, liées à la dimension politique et religieuse du drame, prennent alors un
tour plus personnel et s’approfondissent en une triple crise d’identité qui concerne non seulement Godounov mais aussi les

vrai et faux Dimitri [8] . De Shakespeare à Pouchkine, se déploie ainsi, à côté du champ de l’action politique, une scène
intérieure, sur laquelle prennent corps les désirs, les hésitations ou les remords des puissants. Les monologues et les rêves,
racontés ou directement donnés à voir sur scène avec leurs fantômes, font pénétrer les spectateurs dans l’intimité de
l’homme de pouvoir.  Particulièrement efficaces sur le  plan dramatique,  ces procédés ne sont pas sans danger sur  le  plan
politique. En rapprochant le spectateur du prince, ils risquent aussi bien de favoriser l’admiration pour le tyran que de
diminuer le respect pour le roi. Dans Richard III, les monologues créent dès l’ouverture de la pièce une complicité immorale
entre le villain et le public. La naissance des remords à l’acte V signe en revanche la chute de Richard, qui semble perdu dès
que l’introspection se substitue à l’action. Dans Cinna, où le conflit politique se trouve entièrement intériorisé, le choix de la
clémence par Auguste demeure profondément mystérieux et se trouve formulé dans un discours tenu en public, qui suscite
l’admiration, à la différence du monologue d’hésitation du quatrième acte. En dominant ses passions, en sacrifiant son corps
privé à son corps public, Auguste sort de l’humanité ordinaire et légitime son pouvoir. Le domaine privé apparaît ainsi à la
fois comme ce qui rend les rois théâtralement intéressants, en suscitant les émotions des spectateurs, et comme ce qui peut
les  perdre  sur  le  plan politique,  en révélant  éventuellement  le  vide que dissimule  leur  image.  Rejetant  à  la  fois  la
compréhension complice qu’il favorise et l’idée d’une conscience morale des puissants, Brecht refuse toute intériorité à un
Arturo Ui qui n’a plus peur des fantômes. En associant ainsi critique du nazisme et critique de Shakespeare, Brecht invite
aussi à saisir le pouvoir politique du théâtre, qui réside moins dans ses contenus que dans ses formes.



| 4

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 4

2- Théâtre et politique

Ce que Brecht reproche au Richard III  de Shakespeare, ce n’est pas de faire la propagande de la dynastie Tudor, en
contribuant à la construction de la légende noire du prédécesseur d’Henri VII, mais de faire du dernier roi York le héros d’une
tragédie et d’encourager par là le respect pour les puissants. Brecht néglige ainsi le message politique réel que la pièce de
Shakespeare est susceptible de véhiculer au profit de l’efficacité de la forme dramatique elle-même, capable d’exercer une
influence  sur  le  comportement  social  et  politique  des  spectateurs.  A  ces  deux  types  de  pouvoirs  de  la  représentation
s’ajoutent  différentes  formes  de  relation  entre  pouvoir  et  théâtre.  On  peut  commencer  par  rappeler  l’importance  des

spectacles dans la politique des monarques de la première modernité [9] et les liens étroits unissant alors les écrivains au

pouvoir [10] . On peut ensuite prendre en compte le matériau politique des pièces elles-mêmes, qui s’inspirent des grands
débats  de  la  théorie  politique  contemporaine  (la  légitimité  du  pouvoir,  conquête  du  pouvoir  et  bon  gouvernement,
comparaison des régimes, possibilité du tyrannicide, collusion des pouvoirs religieux ou économiques avec le pouvoir…), et
où  la  reprise  de  thèses  largement  répandues,  l’inscription  des  discours  dans  l’idéologie  dominante  participent  aussi

simplement d’une recherche de vraisemblance [11] . Il y a ensuite les jeux de miroir entre la nature théâtrale du pouvoir, qui
est  avant  tout  un  effet  de  représentation  comme l’analyse  Louis  Marin,  et  l’essence  politique  du  théâtre,  telle  qu’elle  se
trouve aujourd’hui revalorisée par plusieurs penseurs pour répondre à la double crise traversée par le théâtre et par la
politique. Ainsi, pour Denis Guénoun, « le théâtre est une activité intrinsèquement politique », par le fait même que les

spectateurs s’assemblent en un lieu et un moment particuliers [12] . Il faut noter, dans l’analyse de ces échanges, qu’aux XVIe

et  XVIIe  siècles,  sphère  artistique  et  sphère  politique  ne  sont  pas  nettement  différenciées,  car  pas  complètement
constituées, de même qu’écriture littéraire et écriture historique : la littérature n’existe pas en tant que domaine autonome,
dans lequel la politique – ou l’histoire – pourrait apparaître comme un objet étranger. Le théâtre est alors profondément
intégré dans la vie sociale, où il entre directement en résonance avec les débats contemporains. Paradoxalement, la nature
politique des pièces de Pouchkine et de Brecht peut sembler plus problématique sur ce plan, puisqu’elles n’ont pas trouvé
leur  public  au  moment  de  leur  création.  Se  pose  enfin  la  question  de  la  portée  politique  des  œuvres  dramatiques  :  en
représentant  le  pouvoir  sur  scène,  les  pièces  font-elles  allégeance  au  pouvoir,  qu’elles  confortent  en  réfléchissant  sa
puissance, ou exercent-elles au contraire une action subversive, en révélant les mécanismes secrets du pouvoir au public ?

C’est évidemment ici  que la nuance et la prudence s’imposent. Au premier abord, l’opposition politique semble aussi

impossible aux auteurs des XVIe et XVIIe siècles qu’aux écrivains russes de l’époque tsariste, tandis que le théâtre du XXe

siècle semble au contraire prompt à l’engagement et à la divulgation de thèses politiques. Mais il faut se méfier d’une vision
stéréotypée qui verrait dans les dramaturges de la première modernité des écrivains à la solde du pouvoir, tandis que

Pouchkine tenterait vainement de s’opposer à l’absolutisme d’Alexandre Ier [13] et que Brecht serait l’auteur d’un théâtre
didactique et idéologique. Face aux procédés de la propagande, que les pièces démontent et dénoncent, le théâtre apparaît
comme un espace de liberté, en raison de l’ambiguïté et de la polyphonie qui caractérisent le texte dramatique. Loin des
messages univoques et simplistes de la propagande, le théâtre est le lieu des tensions et des contradictions : en l’absence
de  tout  narrateur,  différentes  voix  se  font  entendre,  différentes  théories  se  font  concurrence.  Sensible  aux  contradictions
présentes dans ses sources et loin de tout manichéisme, Shakespeare oppose ainsi à Richard des personnages au discours
rigide et archaïque, comme Margaret, à la morale douteuse, comme Clarence, et au comportement machiavélien, comme



| 5

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 5

Richmond. Dans la grande scène de débat qui ouvre l’acte II de Cinna, Corneille place la défense du régime monarchique
dans la bouche de Cinna, qui tient ce bon discours pour de mauvaises raisons, puisqu’il est en train de mentir à Auguste
pour pouvoir satisfaire sa maîtresse. Dans Boris Godounov règnent l’incertitude et l’instabilité : aucune vérité n’émerge face
à la rumeur et à l’imposture. Quant à Brecht, il apparaît avant tout comme un « anti-idéologue », « un poète de l’intelligence

critique » [14]  ,  qui a recours à la méthode scientifique pour conduire les spectateurs à remettre en question leur vision du
monde et de la société.

En mettant en scène des souverains à la légitimité problématique, en donnant à voir les rouages secrets du pouvoir, en
remontant aux origines de son institution, le théâtre procède à une opération de démystification, ou du moins de révélation,
d’interrogation, à la portée potentiellement subversive. En proposant dans l’espace public un lieu intermédiaire, qui n’est
pas celui de la politique, tout en lui étant lié, il ne tient pas aux spectateurs un énième discours politique, mais leur propose
une expérience inédite, capable de renouveler leur perception du pouvoir à travers la distance de l’art.

3- Histoire et tragédie

Mettre en scène le pouvoir, c’est aussi représenter l’histoire. Le rapport étroit que les quatre pièces entretiennent avec
l’histoire invite à étudier les liens entre le théâtre et le réel, entre la vérité et la fiction. Les quatre écrivains puisent dans des
sources  historiques,  produisant  ainsi  un  effet  de  réel  qui  renforce  le  pouvoir  de  persuasion  de  leurs  pièces  (comme
l’observait déjà Aristote). Mais ces sources sont multiples et pas uniquement historiques. L’Examen de Cinna par Corneille,
qui se vante que « rien n’y contredit l’Histoire, bien que beaucoup de choses y soient ajoutées » (p. 38), et le premier
prologue de Brecht annonçant simultanément le souhait de la direction de « tout représenter en grand style » et la
conformité  de  la  pièce  «  à  la  stricte  réalité  »  (p.  140)  montrent  que  fiction  et  réalité,  sources  historiques  et  modèles
littéraires sont inextricablement mêlés. La multiplicité des sources, qui est l’un des garants de la polyphonie dramatique,
permet aux pièces de s’inscrire à la fois dans l’histoire nationale, en faisant dialogue les époques, et dans l’histoire littéraire,
en créant des échos intertextuels. Corneille s’inspire ainsi principalement d’un épisode de l’histoire romaine, rapporté par
Sénèque (auquel s’ajoutent d’autres motifs comme le débat entre Auguste, Mécène et Agrippa rapporté par Dion Cassius),
mais il rivalise aussi avec les tragédies de conspiration antérieures, en particulier La Mort de César de Scudéry. Pouchkine
revendique deux types de source : d’une part les récits historiques, les chroniques et l’ouvrage de Karamzine, d’autre part la
tragédie shakespearienne. Chez Brecht, le référent est triple : l’arrivée des nazis au pouvoir en Allemagne est représentée
au prisme du gangstérisme américain de l’entre-deux-guerres, mais aussi du modèle tragique incarné par Shakespeare. Ce
qui se joue à travers cette double référence, historique et littéraire, c’est aussi la dimension nationale de l’entreprise des
auteurs, en particulier Shakespeare, Corneille et Pouchkine, qui associent l’histoire de la nation, envisagée au moment
crucial d’une naissance, d’une origine, et la fondation d’une littérature nationale, d’un théâtre conçu comme l’expression de
la nation.

A travers cette confrontation entre événements historiques et tradition littéraire se dessine la relation complexe entre
histoire et tragédie qui remonte à l’Antiquité. Le célèbre commentaire d’Aristote sur « la différence entre le chroniqueur et le
poète » dessine une frontière entre le vrai et le vraisemblable, le particulier et l’universel, qui donne l’avantage à la
tragédie. Mais les deux formes sont étroitement liées : la tragédie se caractérisant par des personnages nobles et de grands



| 6

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 6

bouleversements de fortune trouve dans l’histoire son matériau privilégié. Dans le même temps, la complexité et la durée
des  phénomènes  historiques  résistent  à  la  forme  brève,  close  et  de  plus  en  plus  codifiée  que  constitue  la  tragédie.  En
convoquant une matière historique riche et dense, les quatre auteurs se livrent à une expérimentation des frontières de la
tragédie, qui leur permet de renouveler l’écriture dramatique. Contrairement à ce que pourrait faire croire sa critique par
Brecht, la tragédie de la première modernité n’apparaît pas comme un genre stable aux normes clairement fixées, livrant
une vision cohérente et univoque de l’homme et de l’histoire. Les pièces de Shakespeare et de Corneille sont caractérisées
par une instabilité générique similaire à celle qui traverse les textes de Pouchkine et de Brecht. Richard III  confronte
l’Histoire et la tragédie comme le suggère la variation de ses intitulés génériques : tragédie lors de sa première publication
en 1597, histoire dans le Folio de 1623. Cinna ou la clémence d’Auguste est la première tragédie à dénouement heureux de

Corneille, qui utilise un certain nombre de procédés jusque là caractéristiques de la tragi-comédie [15] . Pouchkine, pour qui la
tragédie  est  «  le  genre  le  plus  mal  compris  »,  qualifie  sa  pièce  de  «  tragédie  romantique  »,  où  l’adjectif  «  romantique  »
employé au sens de « nouveau, inattendu » souligne les nombreux écarts avec la tradition du genre. Enfin, dans la parabole
de Brecht, le modèle tragique, simplifié pour les besoins de la démonstration, est sans cesse convoqué pour mieux être mis
à distance à travers la parodie.

La forme tragique ainsi mise à l’épreuve peut alors devenir le lieu d’une réflexion sur l’histoire et ses usages politiques aussi
bien  que  d’une  réflexion  métaphysique  sur  le  rapport  de  l’homme  au  temps.  L’utilisation  d’un  matériau  vrai  permet  à
Shakespeare et à Corneille de mettre en scène une nouvelle perception du temps : ce qui se joue dans leurs pièces est la
confrontation de l’individu à un changement, le passage d’un monde ancien, dont les valeurs se périment (celui de la société
féodale),  à  un  monde  nouveau  (celui  de  l’absolutisme),  où  les  relations  de  pouvoir  se  modifient  et  exigent  de  nouveaux
comportements.  C’est  sans  doute  la  pièce  de  Pouchkine  qui  pousse  le  plus  loin  la  réflexion  conjointe  sur  le  pouvoir  de
l’histoire et sur la temporalité du pouvoir. Le dramaturge russe met en effet en scène un personnage d’historien, le moine
Pimène, qui ne se contente pas de consigner passivement les événements, mais contribue à les créer en les insérant dans
une histoire providentielle, qui fait place au miracle, et joue ainsi involontairement un rôle déclencheur dans l’action, en
fournissant à Grigori le matériau nécessaire à son imposture. Critiquant l’usage de l’histoire par l’idéologie nazie et la vision
erronée qu’en ont les bourgeois, saisis de respect pour les grands hommes, Brecht fait de l’histoire un instrument essentiel
de la distanciation, qui permet de jeter un regard nouveau sur la situation politique et sociale de son temps grâce au détour
par une époque plus lointaine. Plus largement, les pièces posent à travers leur confrontation avec l’histoire la question de la
vérité : Corneille défend la puissance dramatique du vraisemblable extraordinaire, qui réconcilie efficacité tragique et vérité
historique, tandis que Pouchkine montre le pouvoir de la rumeur. Face à la vérité souvent inaccessible des faits historiques
se dessine alors la vérité de la fiction, qui trouve sa place dans le processus général de la connaissance selon Brecht.

Même après la défaite de Hitler et la chute du mur de Berlin, après la réhabilitation de Richard III, enterré en grande pompe
à Leicester en mars 2015, les pièces de Brecht et de Shakespeare, comme celles de Corneille et de Pouchkine, continuent à
proposer une analyse pertinente des mécanismes du pouvoir, des enjeux de l’histoire, de la condition humaine, car le
dialogue entre les époques qu’elles ont initié au moment de leur création leur permet d’affronter le temps en suscitant sans
cesse de nouveaux échos entre l’histoire représentée, le contexte historique de leur création et le contexte toujours
renouvelé de leur réception. C’est dans cet esprit que Brecht conçoit ses pièces comme un montage de textes antérieurs,
caractérisé par son adaptabilité à la situation de réception. Proclamant d’une certaine manière la péremption du modèle
tragique shakespearien dans le monde moderne, La Résistible Ascension d’Arturo Ui participe néanmoins à la survie de



| 7

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 7

l’œuvre de Shakespeare en s’y confrontant.

Il importe pour finir de revenir au terme « scène » de l’intitulé du programme. Les quatre œuvres étudiées sont des textes
qui ont été écrits pour être joués sur scène – même si certains ne l’ont pas été immédiatement – et elles ne prennent tout

leur sens que dans leur représentation devant le public réuni au théâtre. Leurs mises en scène, qui depuis le début du XXe

siècle se pensent comme autant d’interprétations et d’actualisations, et les transmodalisations auxquelles elles ont pu
donner lieu, en étant mises en musique (comme ce fut le cas en particulier de Boris Godounov) ou portées à l’écran,

réactivent leur potentiel de signification dans de nouveaux contextes de réception. Au XXe siècle, de nombreuses mises en
scène mettent en parallèle les rois de Shakespeare et les dictateurs contemporains, à la manière de Jan Kott dans son
ouvrage  Shakespeare  notre  contemporain  (1962)  :  dès  la  fin  des  années  1930,  des  rapprochements  sont  suggérés  entre
Richard  Gloucester  et  les  nazis  et  en  1942  à  Londres,  l’acteur  Donald  Wolfit  se  donne  la  tête  de  Hitler  dans  ce  rôle.  Au
cinéma, le Richard III de Loncraine et McKellen (1995) situe l’action dans une Angleterre des années 30 contaminée par le
fascisme. Pour Stephen Greenblatt, « cette mise en scène marche parce que Richard III est en fait une brillante description

d’un  régime de  terreur  radicalement  illégitime »  [16]  .  Brecht  en  revanche  a  toujours  rejeté  les  mises  en  scène  de
Shakespeare présentant ses personnages comme nos contemporains et s’il  rapproche Arturo Ui de Richard III  dans le
première prologue (« Comment ne pas penser à Richard III ? », p. 140), c’est pour mieux mettre en évidence la distance
entre le héros tragique et le gangster, présenté comme une représentation plus adéquate du dictateur. L’actualisation, qui
rapproche en niant la distance, est en effet l’inverse du mouvement d’historicisation souhaité par Brecht pour créer un effet
de défamiliarisation propre à renouveler la perception de notre situation. A ses yeux, la prise en compte de « l’étrangeté »
de l’époque de Shakespeare est nécessaire à la saisie de ce qui fait son universalité, à savoir le fait que « tous [ses

personnages] existent dans un monde nouveau au contact duquel ils se brisent » [17] .

Cet éloge de la distance ouvre sur un éloge de la comparaison comme outil  heuristique [18]  .  Les quatre dramaturges
appellent les spectateurs et les lecteurs à la comparaison entre passé et présent, entre rois de théâtre et dirigeants réels,
mais aussi entre leur texte et ses sources, ses précédents littéraires. A travers son intertextualité, le corpus invite aux
rapprochements, tout en exigeant la prise en compte de la spécificité historique et culturelle de chaque œuvre. Sur un plan
plus général, la mise en scène du pouvoir dans les quatre pièces met en lumière la proximité entre le théâtre, la politique et
l’histoire : nous avons vu l’importance des chevauchements entre ces trois domaines qui partagent les mêmes procédés, se
réfléchissent,  se  concurrencent  ou  collaborent.  C’est  sur  le  fond  de  ces  ressemblances  que  se  détache  l’importance  des
différences  qui  font  que le  théâtre  ne fait  pas  de l’histoire  ni  de  la  politique,  mais  autre  chose,  à  travers  quoi  se  dessine
progressivement le domaine propre à la littérature.

NOTES

[1]
Louis Marin, Le Portrait du roi, Paris, Editions de Minuit, 1981, p. 11.

[2]
Voir par exemple Jacques Rancière, Au bord du politique, Paris, Gallimard, 1998, p. 13 : « Parler du politique et non



| 8

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 8

de la politique, c’est indiquer qu’on parle des principes de la loi, du pouvoir, de la communauté et non de la cuisine
gouvernementale ».

[3]
Gérard Noiriel, Histoire Théâtre Politique, Marseille, Agone, 2009, p. 12.

[4]
Comme l’analysent Gisèle Venet pour l’Angleterre (Temps et vision tragique. Shakespeare et ses contemporains,
Paris, Service des publications Université de la Sorbonne nouvelle Paris III, 1985) et John Lyons pour la France (voir
l’introduction de The Tragedy of Origins. Pierre Corneille and Historical Perspective, Stanford, Stanford UP, 1996).

[5]
Caryl Emerson, Boris Godounov. Transpositions of a Russian Theme, Bloomington et Indianapolis, Indiana UP, 1986.

[6]
Diego Lanza, Le Tyran et son public, trad. Jeanine Routier-Pucci, Paris, Belin, coll. « L’Antiquité au présent », 1997
[1977].

[7]
Ibid., p. 223.

[8]
Caryl Emerson, op. cit., p. 18.

[9]
Voir notamment Jean-Marie Apostolidès, Le Roi-machine et Le Prince sacrifié, Paris, Minuit, 1981 et 1985 pour la
France et Stephen Orgel, The Illusion of Power. Political Theater in the English Renaissance, Berkeley et Los Angeles,
University of California Press, 1975 pour l’Angleterre.

[10]
Voir les travaux de Déborah Blocker, Christian Jouhaud, Alain Viala.

[11]
Voir Lise Michel, Des Princes en figure. Politique et invention tragique en France (1630-1650), Paris, PUPS, 2013, p.
227-228.

[12]
Denis Guénoun, L’Exhibition des mots : une idée politique du théâtre (1992), in L’Exhibition des mots et autres idées
du théâtre et de la philosophie, Paris, Circé, 1998, p. 24.

[13]
« Il serait tentant d’imaginer que Boris Godounov est un pamphlet dirigé contre l’absolutisme d’Alexandre Ier mais
ce serait une erreur » (Jean-Louis Backès, Pouchkine ou la puissance des mythes, Paris, Hachette, 1996).

[14]
Selon les formules de Denis Guénoun, « Pourquoi Brecht ? », in Livraison et délivrance. Théâtre, politique,
philosophie, Paris, Belin, 2009, p. 55-56.

[15]
Voir Bénédicte Louvat-Molozay, L’« Enfance de la tragédie » (1610-1642). Pratiques tragiques françaises de Hardy à
Corneille, Paris, PUPS, 2014, chap. 10.

[16]
Stephen Greenblatt, « Le cauchemar de la royauté : Richard III », in François Laroque et Franck Lessay (dir.), Figures
de la royauté en Angleterre de Shakespeare à la Glorieuse Révolution, Paris, Presses de la Sorbonne nouvelle, 1999,
p. 18.

[17]
Gérard Noiriel, « Le moment Brecht », op. cit., p. 65.

[18]
Voir Françoise Lavocat, « Le comparatisme comme herméneutique de la défamiliarisation »,



| 9

LOCHERT, Véronique : « Le Pouvoir en scène » : présentation | 9

http://www.vox-poetica.org/t/articles/lavocat2012.html

POUR CITER CET ARTICLE

Véronique Lochert, « “Le Pouvoir en scène” : présentation », SFLGC, Agrégation, publié le 21 Septembre 2018, URL :
https://sflgc.org/agregation/lochert-veronique-le-pouvoir-en-scene-presentation/, page consultée le 12 Février 2026.

http://www.vox-poetica.org/t/articles/lavocat2012.html
https://sflgc.org/agregation/lochert-veronique-le-pouvoir-en-scene-presentation/

