SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 1

Julie BROCK
Institut de Technologie de Kydto (KIT), Laboratoire de littérature comparée

La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei,
lecteur de Stendhal

ARTICLE
Une bataille peut en cacher une autre

Connu comme un des grands écrivains japonais d'aprés-guerre, Ooka Shohei (1909-1988) est également traducteur et
spécialiste de Stendhal. En 1973, il réunit pour la premiere fois ses études stendhaliennes dans un ouvrage intitulé Mon
Stendhal[/note]. Il écrit dans la postface : « Dans les années 1938 a 1944, (...) je pressentais que j'allais bientot étre mobilisé

et me disposais a mourir. Je voulais faire le bilan de mon activité concernant [note id="2"]Stendhal "' . » Dans cette
intention, dit-il, il a confectionné un livre comprenant la traduction de tous les textes dont il disposait autour de La

Chartreuse de Parme ', ainsi qu'un long commentaire sur la place de Napoléon dans ce roman ™ . Cette thématique I'ayant
amené a regarder les personnages de La Chartreuse de Parme comme des gens du passé, il ajoute : « je voyais planer sur
eux I'ombre de la mort. Cela reflete bien mon état d’esprit (...) a cette époque ol j'étais obsédé par la mobilisation

prochaine et l'idée que j'allais bientét mourir ' . »

Cet ouvrage parut en 1944 sous le titre Ftude sur Stendhal ' . Entre-temps, Ooka avait effectivement été envoyé sur le
front. Un exemplaire du livre lui était parvenu alors qu'il était en garnison a I'lle de Mindoro, aux Philippines, le 15 décembre

1944, trois jours avant le débarquement américain ' . Toujours dans la postface de Mon Stendhal, il se souvient : « J'ai ainsi
pu voir, de justesse, ce livre que j'avais écrit comme un testament. Dans les journées de la déroute, mes pensées sont
souvent allées vers Stendhal, peut-étre parce que je lisais ce livre juste au moment ou I’'ennemi débarquait. » Ainsi, c’est en
pleine déroute de I'armée japonaise sur I'lle de Mindoro qu’Ooka relit son ouvrage sur La Chartreuse de Parme, un roman
dans lequel Stendhal dépeint la défaite de I'armée napoléonienne & Waterloo. Ooka ajoute : « Au moment ou j'écris ces
lignes, il me vient a I'esprit qu’il y a srement une relation entre les deux faits. »

C'est donc en 1973 qu'il prend conscience d’'une relation entre la lecture de La Chartreuse de Parme et I'expérience qu'il
était en train de vivre, mais cette relation existait effectivement dans la réalité de 1944. Pour le soldat qu'il était a cette
époque, il ne fait aucun doute que la défaite francaise de Waterloo constituait, par le medium de la lecture, une réalité
seconde par rapport a la défaite qu'il était en train de vivre a Mindoro. D'olu notre postulat que le vécu de la lecture a pu,
inconsciemment, lui fournir une méthode, un modele, ou du moins un exemple dont il allait pouvoir se servir apres la guerre

en vue de mettre en ordre ses propres souvenirs "' . Pour vérifier cette hypothése, nous nous proposons de rechercher s'il

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Qoka Shohei, lecteur de Stendhal | 1



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 2

existe une trace de la lecture de Stendhal, notamment dans le Journal d’un prisonnier de guerre *" et Les Feux "', deux
ceuvres dans lesquelles Ooka témoigne du vécu de la défaite.

Pour travail de mémoire : un récit autobiographique et une fiction romanesque. Le Journal d’un prisonnier de guerre est un
récit autobiographique publié en 1948. Ooka y relate, & la premiére personne, des faits qu’il a vécus lorsqu'il était prisonnier

de guerre dans le camp américain de Leyte “” . Quant a la fiction romanesque Les Feux, elle a été publiée en feuilleton en

1951 dans la revue Tenbo ™, puis en volume I'année suivante, en 1952.

Dans son article de 1953 intitulé « Les Intentions poursuivies dans Les Feux "? », Ooka apporte la précision suivante :
« Avant de publier Les Feux dans la revue Tenbd, j'en avais déja publié la premiére partie (...) en deux livraisons,
respectivement en décembre 1948 et en juillet 1949, dans la revue Buntai " . » Il ajoute : « La principale différence entre

les deux publications, c’est qu'il y avait dans la revue Buntai une introduction d’environ cing pages qui correspondent

"

actuellement au chapitre intitulé “ Journal d'un fou ™" ».

Dans le méme article, il écrit également : « D'aprés le journal que je tenais a I'époque, c’est fin juin 1946, juste aprés avoir

"

terminé le Journal d’un prisonnier de guerre, que j'ai trouvé la matiére du “ Journal d’'un fou " ”. » Il poursuit : « A la date du

9 juillet, j'ai commencé a rédiger ce chapitre dans un cahier (...) dont voici les premiers mots : “ Journal d'un fou. Une

"

allégorie a la Gogol " et son croisement avec la réalité. Une folie imaginaire “”. " »

Ooka s’explique alors sur la nécessité d’écrire une ceuvre de fiction a la suite du récit autobiographique :

Dans Journal d'un prisonnier de guerre, j'avais essayé de pousser la réflexion sur mon
expérience de guerre le plus loin possible (...). Mais les pensées qui viennent a un soldat de la
défaite, la confusion de ses sentiments, sont des choses que je ne pouvais exprimer avec le
procédé que j'avais adopté pour cet ouvrage.

Dans le roman, en revanche, « le fait d’avoir fait de mon personnage un fou m’a permis d’exprimer cela. (...) C'était un
moyen commode pour exprimer des pensées confuses en tant que telles. »

Tirer ou ne pas tirer sur un soldat ennemi

Dans le Journal d’un prisonnier de guerre, Ooka relate un événement qui s’est produit sur le champ de bataille juste avant sa

capture " et dont le souvenir ne cesse de le hanter par la suite. Voici le récit de cet événement :

Les voix s'étaient tues. On entendait seulement un bruissement léger de pas a travers les

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei, lecteur de Stendhal | 2



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 3

fourrés. (...) je regardai devant moi. Il y avait bien la un soldat américain. (...) un jeune soldat,
d’'une vingtaine d'années, de grande taille ; la téte enfoncée dans son casque, il avait les joues
rouges. Il tenait son fusil incliné devant lui et, le corps bien droit, il s’approchait lentement a
grandes enjambées (...). D’'un mouvement naturel de la main droite, je débloquai le dispositif de
sécurité de mon fusil. (...) La distance qui nous séparait au départ avait diminué de plus de
moitié lorsque soudain, a ma droite, sur la position au sommet de la montagne, s'éleva le bruit
d’'un tir de mitrailleuse. Le soldat se retourna (...), avant de repartir lentement [en direction de

ce bruit]. Puis il se mit a marcher rapidement et finit par disparaitre (...) hors de ma vue " .

Tel est le souvenir qui, revenant comme un leitmotiv dans le Journal d’un prisonnier de guerre, obsede le narrateur,
I'amenant a une profonde réflexion sur le théme de « tuer » et « étre tué ».

Entre la peur d'étre tué et le désir de ne pas tuer, le dilemme est tellement insupportable que, sur le champ de bataille, le
narrateur avoue avoir fermé les yeux et perdu la mémoire. Par la suite, méme en écrivant son journal il ne parvient pas a
retrouver le souvenir perdu. Il continue néanmoins a écrire, le procédé du journal lui permettant de prendre du recul et
d’élargir son angle de vue jusqu’a pouvoir embrasser dans le dernier chapitre tous les éléments qui concourent a la défaite
de Mindoro. Sans développer plus avant cet aspect de I'ouvrage, nous nous contentons ici d’admettre que le Journal d’un

prisonnier de guerre constitue le moyen d’un travail de mémoire visant a objectiver le souvenir * .

Interrogeons de ce point de vue la structure des Feux. Dans cette fiction, le narrateur est un nommé Tamura. Soldat rapatrié
de I'lle de Leyte ou il a vécu la débacle de I'armée japonaise, Tamura souffre d’amnésie. Il est interné dans un hopital
psychiatrique ol les médecins lui recommandent d’écrire ses souvenirs du champ de bataille afin de stimuler sa mémoire et
de faire revenir a sa conscience les souvenirs engloutis... Le cheminement de la narration constitue donc une quéte
introspective visant a faire ressortir le souvenir le plus enfoui, le plus inconscient, dont la perte est justement la cause de
I'amnésie dont souffre Tamura.

En faisant le récit des événements qu'il a vécus sur le champ de bataille, Tamura déclare avoir mangé de la chair humaine
@1 'mais a la conclusion du manuscrit il affirme le contraire * . Déniant ainsi son propre aveu, sa folie nait du mensonge
qu'il se fait a lui-méme . Notons que, dans « Les Intentions poursuivies dans Les Feux », Ooka prend soin de préciser qu'il

n’entre aucune part autobiographique dans la scene d'anthropophagie décrite dans le roman "** . La folie du soldat Tamura,
aussi bien que I'acte de cannibalisme qui en est la cause, appartiennent au domaine de la fiction. Telle est I'hypothéese de ce
roman dans lequel, rappelons-le, la « folie imaginaire » du soldat est une ruse du romancier en vue de réaliser « une

allégorie a la Gogol * ».

Ooka dévoile dans le méme article un aspect important de la création des Feux, a savoir la rupture occasionnée * par la
scéne o, aprés avoir tiré un coup de pistolet sur une jeune Philippine, Tamura plonge dans la folie. Cette scéne, écrit Ooka,

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shéhei, lecteur de Stendhal | 3



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 4

n'était pas prévue dans le plan initial du roman. L'ayant écrite par une sorte d'impulsion, il a ensuite completement perdu le
fil du récit. Il a fallu alors qu'il repense la psychologie de son personnage en sorte de le transformer, du personnage passif
qu’il était avant le meurtre de la Philippine, en un individu volontaire et conscient. Que cette volonté et cette conscience
soient des manifestations de la folie n'a qu'une importance secondaire. La « folie » n'est que I'apparence d’une vérité plus
forte que la raison.

Sans doute pour se repentir du meurtre qu'il a commis, le soldat Tamura ressent la nécessité de se soumettre a la colere de
Dieu. Et tel I'archange Michel venu sur la terre pour terrasser le dragon, il entreprend de venger son Dieu en terrassant les
méchants. A partir de ce moment, il devient & proprement parler I'acteur de son propre destin, lequel le conduira jusqu’a la
capture, I'amnésie, puis lI'internement psychiatrique d'ou il essaiera de sortir, justement, en écrivant le récit
autobiographique qui constitue la matiere méme de cette ceuvre de fiction.

Ooka soldat, écrivain et lecteur de Stendhal

Revenons au Journal d’un prisonnier de guerre. Portant essentiellement sur le motif pour lequel il n'a pas tiré sur le soldat
américain, le questionnement d’Ooka s’articule sur deux points contradictoires. Tout d’abord, il cite La Chartreuse de

Parme : « (...) puisque ce valet de chambre tenait votre vie entre ses mains, vous aviez droit de prendre la sienne " »,
Cette citation traduit une notion de Iégitime défense : « tuer plutdt que d’étre tué ». Puis Ooka examine le précepte moral
« Tu ne tueras point ». En conclusion, se souvenant que sur le champ de bataille il éprouvait la méme aversion a I'idée de

« tuer » et « étre tué " », il n'est slir que d'une chose : « Si, a ce moment, des camarades de combat (...) s’étaient trouvés

a proximité (...), j'aurais tiré sans délai " ». Aussi la raison pour laquelle il n'a pas tiré tient d'abord a la solitude, ou plutét a
la conscience de la solitude. La possibilité de « ne pas tuer » résulte de cette premiére condition.

Dans le feu de I'action, écrit-il, il était résolu a ne pas tirer °* . Mais aussitot il se souvient du geste de sa main droite
débloquant le systeme de sécurité du fusil... Qu'en fit-il advenu si le soldat ennemi avait continué d’avancer dans sa

direction " ? Dans « Les Intentions poursuivies dans Les Feux », il écrit : « ]'ai supposé qu’une loi divine m'aurait empéché
de tirer (...). Mais cette idée n’entrait pas dans la logique du Journal d’un prisonnier de guerre ** (...) ». Objectivement,

I'unique réponse est qu'il ne sait pas pourquoi il n'a pas tiré sur ce soldat américain **'.
Une fonction rédemptrice de la littérature

Arrivons maintenant au rapport entre son expérience du champ de bataille et sa lecture de La Chartreuse de Parme. En
1983, Ooka témoigne de I'émotion qui I'a saisi dés la premiére lecture qu'il a faite de ce roman en 1933, et confesse avoir

aimé toute sa vie le personnage de Fabrice, dont I'innocence et le dynamisme le ravissaient a chaque nouvelle lecture *¥ . Il
meurt en 1988, laissant inachevé un dernier article ** dans lequel il tente pour la derniere fois d'expliciter le motif pour

lequel il admire tout particulierement, dans I'ceuvre de Stendhal, son roman La Chartreuse de Parme ',

Pour illustrer son propos, Ooka cite le passage ou Fabrice, dans le feu de |a bataille de Waterloo, tire un coup de fusil sur un

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei, lecteur de Stendhal | 4



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 5

cavalier prussien qui traverse la plaine devant ses yeux. Le cavalier tombe, Fabrice s’approche de lui. A ce moment, deux
cavaliers prussiens surgissent. Tournant bride et s'enfuyant aussi vite que sa monture le permet, Fabrice se retrouve alors
dans la situation de I’ennemi poursuivi. De chasseur, il est devenu proie. Le talent de Stendhal, selon Ooka, est ainsi de

forcer son lecteur a rire et pleurer a la fois ®".

Ainsi, 'année méme de sa mort, alors qu'il ressent la nécessité d’exprimer le plus complétement possible ses sentiments sur
La Chartreuse de Parme, Ooka cite pour la premiére fois dans sa carriére de stendhalien ce passage ou Fabrice dévoile ses
instincts de chasseur. En outre, il ajoute quelques lignes plus loin :

(...) pour ce qui est de I'émotion que j'avais éprouvée dans le passage ou Fabrice s’approche de
I'ennemi aprés l'avoir abattu d'un coup de fusil pour vérifier s'il est bien mort, ma propre

réaction devant cette conduite était une énigme

Il ajoute : « Du coup, le roman tout entier me semblait une énigme. Celle-ci m'a semblé plusieurs fois sur le point de se

résoudre. (...) » Mais finalement : « I'’énigme de ce roman reste entiere a mes yeux ** . »

Identifiant I'énigme du roman La Chartreuse de Parme et celle de sa propre réaction devant le comportement de Fabrice sur
le champ de bataille de Waterloo, I'explication qu’il nous apporte est elle aussi bien énigmatique. Cependant, notre propos
ici n'est pas de tenter de résoudre une énigme que I'auteur lui-méme n'a pas résolue, mais bien de montrer que les études
stendhaliennes d’Ooka s’achévent par la formulation de cette énigme, dont la conduite de Fabrice face & I’ennemi constitue,
non pas une illustration ou un exemple, mais le propos méme.

Concernant son ouvrage Etude sur Stendhal, rappelons qu’il s’agit essentiellement d’une réflexion documentée sur La
Chartreuse de Parme. Nous avons mentionné qu’Ooka en a recu un exemplaire sur I'ile de Mindoro quelques jours avant le
débarquement des Américains. Capturé environ trois semaines plus tard, il a donc passé presque un mois chargé de son

fusil et de ce livre qu'il lisait sur le champ de bataille " . Quel impact a pu produire cette lecture, dans la circonstance, sur le

soldat Ooka Shéhei “” ? Ne suffisait-il pas qu'il retourne sur lui-méme le miroir du roman pour « voir » sur le personnage de
Fabrice le reflet de sa propre silhouette armée d’un fusil ? Et d'une maniére générale, a travers la déroute qui se produit a
Waterloo devant les yeux de Fabrice, celle qui se produisait a Mindoro devant ses yeux a lui ?

Dans le passage cité par Ooka dans son dernier article, Fabrice est décrit comme un excellent cavalier rompu & la chasse a

I'ours “”; ses réactions devant I’ennemi, son excitation dans la bataille, procedent de cette expérience. En supposant
qu’Ooka se soit souvenu de cet épisode de La Chartreuse de Parme au moment de la déroute sur I'ille de Mindoro, n’est-il
pas tres probable qu'il ait eu cette pensée - méme inconsciente ou fugitive - que, contrairement a Fabrice, lui-méme n’avait
rien d’un chasseur ? Quoi d’étonnant au fait qu'il et alors décidé de ne pas participer a la chasse et de n'y jouer aucun role,

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Qoka Shéhei, lecteur de Stendhal | 5



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 6

ni celui du chasseur ni celui de la proie ? Telle nous parait étre I'hypothese la plus pertinente, méme si elle n’est pas
explicitée par I'auteur, pour fonder la résolution d'Ooka Shéhei, et justifier son attitude au moment de sa rencontre avec le

soldat américain “*' .

Pour résumer, nous considérons le Journal d’un prisonnier de guerre comme une tentative visant a rationaliser a posteriori
les motifs de la conduite du soldat sur le champ de bataille. Cette tentative se prolonge dans Les Feux, une création
romanesque ou la fiction vise au contraire a mettre en évidence la part d’irrationnel qui fonde la conduite du soldat.
Cependant, la question de savoir pourquoi le soldat Ooka n’a pas tiré sur son homologue américain, cette question reste

sans réponse dans le récit autobiographique aussi bien que dans le roman.

Cherchant a découvrir la solution de cette énigme, nous avons remarqué qu'Ooka avait relu son livre sur La Chartreuse de
Parme dans les jours qui avaient précédé sa rencontre avec ce soldat. Ni dans Journal d’un prisonnier de guerre ni dans Les
Feux il ne parle de cette relecture. Par ailleurs, nous avons noté que, dans son dernier article, il témoigne de I'émotion que
lui procure, dans La Chartreuse de Parme, le récit du meurtre commis par Fabrice a Waterloo. Et cependant, nous avons
constaté qu’on ne trouve pas la moindre allusion a ce passage dans aucun des écrits d'apres-guerre. Or, c’est justement ce

silence qui attire notre attention. N'est-il pas justement le signe qu'’il se produit a cet endroit une faille “*?

Ooka écrit lui-méme que, s'il a ressenti le besoin d’écrire un roman sur le champ de bataille, c’est parce qu'il avait échoué,
dans le Journal d’un prisonnier de guerre, a justifier la décision qu’il avait prise de ne pas tirer sur le soldat américain.
Tamura, dans Les Feux, n’hésite pas, lui, a tirer sur une Philippine, et par cet acte il sort de sa passivité, c’est-a-dire qu'il se
métamorphose en un nouveau Saint-Michel appelé a terrasser les méchants. Par |3, il sombre dans la folie. Or justement,
cette folie n'est-elle pas ce qui permet a I'écrivain d’exprimer la chose la plus absurde qui soit : la possibilité pour un soldat
d’exercer son libre arbitre sur le champ de bataille ?

En s’abstenant de tirer sur le soldat américain, Ooka avait le sentiment d’obéir & une « loi divine ». Selon I’hypothése que

nous venons de mettre au jour, le « divin » se confond avec I'art romanesque de Stendhal “’ . N'est-ce pas le privilege du
roman, et particulierement de la lecture romanesque, de nous ouvrir des plages de vie dans lesquelles nous n'avons de
compte a rendre vis-a-vis de personne ? La relation nouée a travers la lecture est une relation intime, secréte, silencieuse,
non pas avec le romancier ou le personnage, mais en fin de compte, avec notre propre « moi » qui, dans notre for intérieur,
« Vit » par procuration les expériences d’'un autre (le personnage romanesque) et les « pense » en méme temps qu'il les

« Vit ».

Ainsi, lorsqu’il évoque les mystéres insondables d’une « loi divine », Ooka fait probablement allusion au sentiment de
rédemption qu’il a ressenti a la pensée qu'il n'avait pas tué le soldat américain. Sa conduite sur le champ de bataille, si elle
est motivée, comme nous le pensons, par une secrete confrontation avec son double dans la fiction stendhalienne, procéde
effectivement d'une décision délibérée, personnelle et gratuite. Prenant ses distances avec Fabrice del Dongo, c'est ainsi
que le soldat Ooka Shéhei aurait pu prendre cette décision qui fait de lui, non pas la réplique d’un autre fictif, mais un étre

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei, lecteur de Stendhal | 6



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 7

indépendant et un homme libre.

NOTES

[1]

Ooka Shéhei, Waga Sutand4ru, Mon Stendhal, éd. Ripp(, 1973. Les articles contenus dans ce recueil sont réédités
dans Ooka Shéhei zenshi, Euvres complétes d’Ooka Shéhei (éd. Chidkéron, 1973-1975), puis dans Ooka Shéhei-
shd, Recueil des ceuvres d’Ooka Shéhei (éd. Iwanami, 1984). Les éditions Kddansha publient ensuite ce méme
recueil augmenté, de nouveau sous le titre Waga Sutandéru (1988). Enfin, les articles sont réédités dans une édition
posthume des Euvres complétes (Ooka Shéhei zenshd, éd. Chikuma, 1996). Le titre Waga Stendhal est repris dans
le recueil des éditions lwanami, ainsi que dans les Euvres complétes des éditions Chidkdéron, mais non les Euvres
complétes de I'édition Chikuma. Dans les notes infra, nous nous référons a I'édition Chikuma.

[2]
Ooka Shéhei, « Atogaki [Postface] », CEuvres complétes, v. 20, éd. Chikuma, p. 777-778. Dans le présent article,
toutes les traductions japonaises sont de nous.

[3]

Les trois brouillons conservés par Stendhal (d'apres I'édition du Divan), les fragments rédigés par Stendhal en vue de
corriger son roman sur les conseils de Balzac, ainsi qu’un recueil de documents tels que « Origine des grandeurs de
la famille Farnese » qui a servi de modele a La Chartreuse de Parme.

[4]

« Hélas ! Alors méme que je travaillais sur ces traductions [I'article de Balzac, les brouillons de réponse de Stendhal,
etc.] est parue en juin 1943 une traduction au titre percutant, Balzac et Stendhal, Querelle sur I'art. Quelle surprise !
Exactement le livre que j'avais en projet | Méme les lettres de Stendhal a Balzac étaient traduites. Ce qui m’'a le plus
découragé, c’est que Monsieur Sugiyama avait aussi écrit un commentaire tres détaillé d'une centaine de pages. Ce
Monsieur, qui est mort tout de suite aprés la guerre, avait participé a la revue Littérature contemporaine. Ami de
Hirano Ken et des autres, il avait déja publié, aux éditions Ch(i6kéron, une volumineuse étude intitulée Le Monde de
Balzac. Il était plutét un homme de gauche, et les opinions qu'il avait longuement développées au sujet des idées
politiques de Balzac en comparaison avec celles de Stendhal correspondaient tout a fait aux pages que j'avais
Iintention d'écrire. Je me sentis completement écrasé. (...) Pour revenir au sujet de mon livre, il ne pouvait pas étre
le méme que celui de Monsieur Sugiyama. Pour ce qui est des lettres de Stendhal, (...) je savais qu'il restait les
copies de trois lettres. Je les ai traduites fidelement a partir de I'édition du Divan. J'y ai ajouté « Origine des
grandeurs de la famille Farnese » (...) et quelques fragments corrigés par Stendhal. En d’autres mots, j'ai rassemblé
tous les documents dont je disposais a I'époque autour de La Chartreuse de Parme, et j'y ai ajouté un commentaire
d’une soixantaine de pages, intitulé « Balzac et La Chartreuse de Parme », dont j'ai fait un des chapitres du livre. Il
fallait que je montre des choses que I'on ne trouvait ni chez Lukdcs ni chez Monsieur Sugiyama. C'est pourquoi j'ai
orienté mon sujet sur les idées exprimées par les personnages stendhaliens au sujet de Napoléon. », Ooka Shéhei,

« Atogaki [Postface] », op. cit., p. 778-780.

[5]

Ibid., p. 780.

[6]

Ooka Shéhei, Sutandaru-ron, Etude sur Stendhal, éd. Ch(i6kéron, 1944,

[7]

Dans « Atogaki [Postface] », Ooka indique « trois jours » (éd. Chikuma, v. 20, op. cit., p. 780), alors que dans
« Oboegaki [Notes sur Stendhal] », il écrit « dix jours » (ibid., p. 824).

[8]

Il est & noter qu’Ooka est devenu écrivain aprés la guerre. Le Journal d’un prisonnier de guerre est son premier
ouvrage de littérature.

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d'aprés Ooka Shéhei, lecteur de Stendhal | 7



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 8

[9]
Ooka Shéhei, Furyoki, Journal d’un prisonnier de guerre, éd. Ségensha, 1948 ; trad Francois Compoint, éd. Belin,
2009. Nous nous référons ci-dessous a la traduction francaise publiée aux éditions Belin.

[10]

Ooka Shéhei, Nobi, Les Feux, éd. Ségensha, 1952 ; trad. Rose-Marie Fayolle, éd. Autrement, 1995. Nous n’incluons
pas dans ce corpus un troisiéme ouvrage d’'Ooka sur la guerre : Leyte Senki, Chronique de la Bataille de Leyte,

éd. Chokoéronsha, 1971.

[11]
Ooka est arrivé a I'hopital des prisonniers de guerre de Tacloban, base de Leyte, le 29 janvier 1945.

[12]
Ce procédé était de coutume au Japon a I'époque.

[13]

Ooka Shohei, « Nobi no ito [Les intentions poursuivies dans Les Feux] », Ooka Shéhei zenshd, (Euvres complétes
d’Ooka Shéhei, v. 14, éd. Chikuma, 1996, p. 173-193, premiére publication in Bungakukai, v. 7, n°10, éd. Bungei
shunjG shinsha, 1953 ; infra [Les intentions] ; nous nous référons infra a I'édition Chikuma.

[14]
Id., ibid., p. 174.

[15]

Il écrit également ceci : « Dans sa forme actuelle, le roman commence dans le présent de la guerre. (Etant donné
que le personnage meurt fou, le texte original était concu comme une ceuvre posthume). Je craignais que I'intérét du
livre ne diminue s'il était annoncé des le début que le personnage était un anorexique, un amnésique, bref qu’il
souffrait de troubles psychiques. J'ai donc supprimé ce passage dans la version que j'ai livrée a la revue Tenbd. », id.,
ibid.

[16]

Id., ibid., p. 174.

[17]
Ooka évoque probablement I'image du double, interprétée par Gogol comme une allégorie ou un symbole de portée
générale (Le Nez, Le Revizor, Les Ames mortes, Le Manteau, etc.).

[18]
Ooka, « Nobi no ito [Les intentions] », Euvres complétes, v. 14, op. cit., p. 174.

[19]
Le récit se place dans le premier chapitre, d’ailleurs intitulé « Jusqu'a la capture ».

[20]
Ooka Shéhei, Journal d’un prisonnier de guerre, op. cit., p. 45-46.

[21]
Pour écrire cet ouvrage, Ooka s’est d’ailleurs beaucoup documenté auprés de I’administration militaire et qu'il a
interrogé de nombreux camarades anciens prisonniers de guerre.

[22]

« (...) Nagamatsu sortit une espece de galette noire de son sac et la glissa d'autorité dans ma bouche en silence. Le
souvenir qu'il m’en reste est celui d'un go(t de carton sec. Mais comme j'en ai remangé plusieurs fois par la suite, je
sais maintenant que c’était de la viande. C'était dur et sec, mais cela avait un go(t de graisse qui remplissait la
bouche, ce que je n'avais plus connu depuis que j'avais quitté ma compagnie, quelques mois plus tot. (...) A mon
regard interrogatif, Nagamatsu répondit en regardant sur le coté. “ C'est de la viande de singe ". », Ooka Shéhei, Les
Feux, op. cit., p. 166-167.

[23]
Voici un passage qui se trouve a la derniere page du roman : « Les morts riaient. (...) Je me suis souvenu. S'ils rient,
C’est parce que je ne les ai pas mangés. Je les ai tués, mais je ne les ai pas mangés. », Id., ibid., p. 201.

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d'aprés Ooka Shéhei, lecteur de Stendhal | 8



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 9

[24]

On pourrait dire que la « folie » se traduit ainsi par une division de I'étre. En effet, le « moi » de la réalité affirme une
certaine vérité dans la narration, mais une narration dont le sujet est un deuxiéme « moi », un « moi » imaginaire
dont la nécessité est justement de nier la vérité affirmée par le « moi » de la réalité. La structure du roman procéde
ainsi d'un double mouvement procédant de la construction et de la dénégation du réel. En cela, le manuscrit de
Tamura se construit comme une frontiere séparant la réalité non reconnue pour telle, et le nouveau domaine de
réalité - le domaine imaginaire - qui se fait jour au sein de cette dualité.

[25]

« Si j'avais mangé de la chair humaine, quelle horreur ! » dit-il. « En revanche, la bande de cannibales, c’est une
histoire vraie. Elle m’a été racontée par des prisonniers de I'ile de Leyte. », Ooka Shéhei, « Nobi no ito [Les
intentions] », Euvres complétes, v. 14, op. cit., p. 176.

[26]

En utilisant le journal du soldat Tamura comme un miroir pour découvrir les manifestations les plus réprimées de
I'inconscient, c’est ainsi qu’Ooka cherche & formuler les questions les plus enfouies, les plus inavouables, et peut-
étre les plus universelles, qui se posent a tout individu plongé dans cette situation extréme que symbolisent la
solitude et le danger du champ de bataille.

[27]
Aussi bien dans la psyché du personnage que dans la structure romanesque.

[28]
Stendhal, La Chartreuse de Parme, (Euvres romanesques complétes, édition établie par Yves Ansel, Philippe Berthier,
Xavier Bourdenet et Serge Linkes, « Bibliotheque de la Pléiade, NRF, éd. Gallimard, 2014, p. 298.

[29]
« L'aversion que traduit notre désir de ne pas tuer autrui n'est peut-étre rien d’autre qu’une inversion de notre désir
de ne pas étre tué nous-méme. », Ooka Shéhei, Journal d’un prisonnier de guerre, op. cit. p. 47.

[30]
Id., ibid., p. 48.

[31]

« J'étais la, malade, épuisé, incapable de marcher, ayant déja renoncé a vivre. Un soldat américain, venant des
fourrés devant moi, ne devait pas tarder a apparaitre. Je pensais qu’a ce moment-la, sans que je tire sur le soldat
américain, celui-ci tirerait sur moi. J'imaginais la scéne. Le soldat américain apparait. En progressant il me découvre.
Nous nous faisons face, nos fusils braqués I'un sur I'autre. Finalement, bien que je ne tire toujours pas sur lui, mon
adversaire a bout de nerfs fait feu sur moi. Je m’écroule. Mon adversaire s’approche en courant. », id., ibid., p. 117,
souligné par nous.

[32]

« Mais le soldat américain était apparu pour de bon, venant des fourrés. D'abord je n’avais pas tiré, mais au moment
ou le soldat américain allait s’approcher a moins de deux metres de moi, je ne saurais dire si finalement je serais
resté jusqu’au bout sans tirer. De ma main d’un mouvement inconscient, j'avais retiré le dispositif de sécurité. », id.,
ibid.

[33]

En effet, le récit du Journal n’admet pour vérité que celle dont I'auteur peut témoigner objectivement.

[34]

« Avais-je maintenu ou non a ce moment ma décision de ne pas tirer ? Cela n'était pas clair. », id., ibid., p. 117.

[35]

« (...) Je suis entré a I'Université de Ky6to, ou Monsieur Kuwabara m’a convaincu de I'intérét de La Chartreuse de
Parme. Je n'ai lu ce roman qu’apres avoir obtenu mon dipléme, en février de I'an 8 de Showa [1933]. J'ai été fasciné

par I'innocence et le dynamisme de Fabrice del Dongo, et je le suis encore maintenant. », Ooka Shéhei, « Nihon no
Sutandaru [Stendhal au Japon] », Euvres compleétes, v. 20, op. cit., p. 838.

[36]

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d'aprés Ooka Shéhei, lecteur de Stendhal | 9



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 O

Cet article fut publié a titre posthume en 1989 sous le titre « On échoue toujours a parler de ce qu’on aime », un titre
emprunté au dernier article, également inachevé, de Roland Barthes (« On échoue toujours a parler de ce qu’on
aime », Tel Quel n°85, automne 1980 ; rééd. in Roland Barthes, Le Bruissement de la langue, Seuil, 1984).

[37]

« (...) je n'ai jamais parlé de la carriére littéraire que j'ai eue avant le choc qu’a été pour moi, en 1933, la lecture de
La Chartreuse de Parme. A mes yeux, ce livre est un miracle de la littérature. Si je voulais m’expliquer 1a-dessus, ce
serait une longue histoire. Je n’en ai jamais parlé. (...) A I'dge de quatre-vingts ans, au moment de commencer a
écrire ce texte, je ne sais pas moi-méme les raisons pour lesquelles je nourris cette affection pour Stendhal. Je ne
pourrais rien affirmer, mais je sais que mon sentiment pour lui est en relation étroite avec mon état d’esprit
personnel. (...). Cet article est la confession d’un jeune homme passionné de littérature, un jeune homme qui avait
vingt-quatre ans en 1933. Je serais heureux si cette confession pouvait servir de document pour mieux comprendre
le sens du mot littérature. », Ooka Shéhei, « Ai suru mono ni tsuite umaku katarenai [On échoue toujours a parler de
ce qu'on aime] », CEuvres compleétes, v. 20, op. cit., p. 866-867.

[38]

«(...) la scéne de la retraite de Waterloo oli, comme un chasseur habitué a vérifier qu'il a tué sa proie, Fabrice
s'approche du cavalier qu'il a abattu, lorsqu’il se fait attaquer a son tour par deux autres cavaliers prussiens. Je
n’arrivais pas a comprendre pourquoi cette scéne me faisait rire et pleurer a la fois. », id., ibid., p. 870-871.

[39]
Id., ibid., p. 871.

[40]
Id., ibid.

[41]

« Dans les journées de la déroute, mes pensées sont souvent allées vers Stendhal, peut-étre parce que je lisais ce
livre juste au moment ol I’ennemi débarquait. », Ooka Shoéhei, « Postface », (Euvres complétes, v. 20, op. cit.,

p. 780.

[42]

Méme s'il ne s'agit que d’une relecture mentale, nous pouvons affirmer qu’elle a bien eu lieu puisque I'ouvrage
d'Ooka Etude sur Stendhal, dont un exemplaire lui est parvenu sur le front en décembre 1944, est en fait une étude
sur La Chartreuse de Parme.

[43]
« Il lui semblait étre a I’espére, a la chasse a I'ours, dans la montagne de Tramezzina, au-dessus de Grianta. »,
Stendhal, La Chartreuse de Parme, op. cit., p. 189.

[44]

« Pour autant que je sois en mesure de faire I'analyse de mon état d’esprit a ce moment, en dépit de I'opinion
commune pour qui la forme fondamentale de la conscience serait la volonté, les traces de ma décision ici étaient
bien minces. Mais, par comparaison avec cette sorte de tension interne qui m'avait habité au début, dans le moment
ou, méme si je devais me faire tuer, je pensais ne pas tirer sur mon ennemi, |'état qui lui avait fait suite et auquel je
devais me résigner, laissait en moi un vide proprement insupportable. C'est a ce moment que Dieu se manifestait. »,
Ooka Shéhei, Journal d’un prisonnier de guerre, op. cit., p. 117.

[45]

Imaginons qu'il relit le passage ol Fabrice galope vers le cavalier prussien qu'’il vient d'abattre d’un coup de fusil, au
moment précis ol lui-méme se dispose a mourir sur le champ de bataille, abattu par un soldat américain qu'il
imagine déja accourant vers lui. Une déchirure a pu se produire dans cette coincidence (ou réminiscence).

[46]

Ooka confesse en 1988, dans « On échoue toujours & parler de ce qu’on aime », que la scéne du meurtre commis par
Fabrice lui procure une vive émotion. Notre hypothése est que la décision du soldat Ooka se cristallise dans le
processus méme de cette émotion de lecture (une émotion qui n'était pas encore consciente d’elle-méme sur le
moment). Ce qui lui apparait sur le champ de bataille comme une intervention providentielle pourrait alors n'étre
que la conséquence - un effet - de la lecture qu'il avait faite de La Chartreuse de Parme.

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d'aprés Ooka Shéhei, lecteur de Stendhal | 10



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE

|11

POUR CITER CET ARTICLE

Julie BROCK, "La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei, lecteur de Stendhal”, in M. Finck, T.

Victoroff, E. Zanin, P. Dethurens, G. Ducrey, Y.-M. Ergal, P. Werly (éd.), Littérature et expériences croisées de la guerre,
apports comparatistes. Actes du XXXIXe Congreés de la SFLGC, URL :

https://sflgc.org/acte/julie-brock-la-question-de-la-liberte-sur-le-champ-de-bataille-dapres-ooka-shohei-lecteur-de-stendhal/,
page consultée le 08 Février 2026.

Julie BROCK : La question de la liberté sur le champ de bataille d’aprés Ooka Shohei, lecteur de Stendhal | 11


https://sflgc.org/acte/julie-brock-la-question-de-la-liberte-sur-le-champ-de-bataille-dapres-ooka-shohei-lecteur-de-stendhal/

