
| 1

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 1

Claire GHEERARDYN
Université de Clermont, Centre de Recherches sur les Littératures et la Sociopoétique (CELIS)

Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski

ARTICLE

Vladimir Maïakovski (1893-1930) et Carl Sandburg (1878-1967) ne connaissaient pas leur poésie respective et ne pouvaient
avoir conscience du moindre partage. Quelques-uns de leurs très grands lecteurs ont pu cependant songer à les rapprocher :

Aragon les place sur le même plan [1] ; Borges décèle chez l’un comme chez l’autre l’ambition d’imiter l’ampleur de Whitman
[2] . Un intérêt aigu pour le « monument » – terme à entendre ici au sens de sculpture dressée dans l’espace publique,
d’effigie ou de dispositif commémoratifs – constitue l’un des traits d’union rassemblant ces deux œuvres qui se font souvent
réponse par delà leurs dissemblances. Maïakovski et Sandburg s’intéressent tous deux aux monuments pour leurs fonctions

anthropologiques. Ils y voient les fondements sur lesquels édifier une société [3]  Parmi ces images, pouvant ou non participer

au monde, ils accordent une attention particulière aux représentations des chefs de guerre [4] .

Les  monuments  publics  sont  en  effet  dès  leur  origine  voués  à  représenter  et  à  exalter  la  guerre  en  la  transformant  en

victoire [5] . Ainsi que l’explique l’historien de l’art Kirk Savage, tout l’élan du monument public consiste à remodeler l’histoire

pour lui donner sa véritable forme, celle d’une chronique d’exploits héroïques [6] . Le monument donne à la guerre le visage
brillant de généraux triomphants, juchés sur leurs fiers destriers : « masque d’airain, bicorne d’or », « Le sabre en bel éclair

dans le soleil [7]  » selon les mots de Verhaeren. Arthur Danto résume : « Les monuments rendent perpétuellement présents

les héros et les triomphes, les victoires et les conquêtes, et les font prendre part à la vie [8]  ». La manière dont la littérature
convoque le monument intéresse alors tout particulièrement la réflexion sur la guerre et ses représentations. Il s’agit donc
d’examiner comment l’Américain et le Russe, dans deux poèmes du désarroi face à la Première Guerre mondiale, mettent
simultanément en crise le monument, en passant par des « enfantillages » – des textes dont l’inspiration volontairement
infantile surprend en ce contexte terrible. Leurs poèmes prennent l’apparence du mineur et redonnent légèreté à l’objet
grandiloquent, pompeux et plein de gravité. Au regard de la brutalité attendue, ces enfantillages se font soudain subversifs.

Le dur, le doux et l’« Enfantin »

En 1916, Carl Sandburg au sein de son premier recueil Chicago Poems rassemble onze textes dans une section nommée
« Poèmes de guerre » (« War Poems » 1914-1915). Le premier d’entre eux commence par ces mots :

Killers



| 2

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 2

I am singing to you

Soft as a man with a dead child speaks;

Hard as a man in handcuffs […]:

 

Under the sun

Are sixteen million men,

Chosen for shining teeth,

Sharp eyes, hard legs,

And a running of young warm blood in their wrists.

 

And a red juice runs on the green grass;

And a red juice soaks the dark soil.

And the sixteen millions are killing … and killing and

[killing.

I never forget them day or night:

They beat on my head for memory of them.

Tueurs

Je chante pour vous

Tout doux, comme parle un homme dont l’enfant est mort ;

Tout dur, comme un homme avec des menottes [...] :

 

Sous le soleil



| 3

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 3

Seize millions d’hommes,

Choisis pour leurs dents brillantes,

Leurs yeux vifs, leurs jambes de costauds,

Le ruisseau de jeune sang chaud dans leurs poignets.

 

Et un jus rouge ruisselle sur l’herbe verte ;

Et un jus rouge trempe la terre noire.

Et les seize millions tuent... et tuent, et tuent.

 

Je ne les oublie jamais, jour et nuit :

Ils cognent sur ma tête pour que je me souvienne d’eux [9] .

Le poème « dur » laisse poindre la possibilité d’un chant entièrement autre, chant de la douceur, associé ici à la figure de
l’enfant mort. Au sein d’une même œuvre, il n’y aurait donc pas un seul mode légitime, mais une multiplicité de tons pour
dire la guerre. On supposera aisément que le chant dur passe par des images brutales et des rythmes féroces. Il trouve son
illustration dans le jus rouge ruisselant sur l’herbe verte, qui réapparaît dans le poème « Ready to Kill », et dont Sandburg

fait  une  figure  du  comble  de  l’horreur  [10]  .  Mais  comment  définir  le  chant  doux,  que  Sandburg  se  contente  de  nommer  ?
Serait-il un chant provisoire qui, l’espace d’un moment, laisse de côté l’horreur et ne cherche plus à dire la guerre par son
désastre, pour passer par un autre chemin ? Nous tenterons donc de prêter l’oreille à ce « chant doux » de la guerre, qui se
présente d’emblée dans une inadéquation déconcertante quant à l’objet chanté.

On le sait, Maïakovski a accueilli quant à lui a guerre avec enthousiasme, créant des affiches de propagande avec Malevitch.
Il  est  revenu très vite sur cette position,  ainsi  qu’il  le résume succinctement dans des notes intitulées « Moi-même,
autobiographie » et destinées à servir de préface à ses poèmes :

LA GUERRE

Je l’accueille avec émotion. Tout d’abord, son côté décoratif, ses bruits. Poème : La Guerre est
déclarée. Je dessine des affiches qui me sont commandées.



| 4

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 4

AOÛT [1914]

Première bataille. La guerre apparaît dans toute son horreur. La guerre est ignoble. L’arrière
encore plus. Pour dire la guerre, il faut l’avoir vue. Je m’engage comme volontaire. On me
refuse.

L’HIVER

Dégoût et haine pour la guerre [11] .

Ce pacifisme éclate dans l’énorme poème Война и мир, (La Guerre et le monde, 1916), où Maïakovski entonne résolument
le chant dur. Ce texte du « dégoût » et de la « haine » sera en conséquence farouchement censuré. Entre mille images de
l’insoutenable, Maïakovski y fait couler plus profusément encore le même jus roussâtre que Sandburg :

человечьей кровищей вымочили весь его.

Везде

шаги

одинаково хлюпали,

меся дымящееся мира ме́сиво.

 

В Ростове

рабочий

в праздничный отдых

захотел

воды для самовара выжать, —

и отшатнулся:

во всех водопроводах



| 5

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 5

сочилась та же рыжая жижа.

>tout est trempé d’un flot de sang humain.

Partout

les pas

clapotent également,

brassant la purée fumante du monde.

 

À Rostov,

un ouvrier,

à son jour de repos,

a voulu tirer de l’eau pour le samovar

et il recule, vacillant d’horreur :

dans toutes les conduites

coule le même jus roux [12]

Maïakovski ajoute plus loin :

всеми пиками истыканная грудь,

всеми газами свороченное лицо,

всеми артиллериями громимая цитадель головы —

каждое мое четверостишие.

chacune de mes strophes

est une poitrine traversée par toutes les piques ;

un visage tordu par tous les gaz,



| 6

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 6

la citadelle d’une tête bombardée par toutes les artilleries [13] .

Un double enseignement se dégage de ces quelques vers quand on les rapproche de « Killers ». D’une part, dans le chant
dur, les poètes retournent directement contre eux-mêmes la souffrance générale. La boîte crânienne de Sandburg devient
caisse de résonnance du souvenir, le tambour sur lequel marteler la pulsation dure de la guerre, que donnent à entendre les
quatre accents toniques du deuxième vers : « I never forget [the killers] day or night: / They beat on my head for memory of
them ». « To beat », c’est à la fois rouer de coups et battre le rythme. Maïakovski quant à lui transforme chacun de ses
« quatrains » en corps à supplicier, tombant victime des combats. L’horreur jaillit de la disproportion entre une chair
poétique  infiniment  vulnérable,  et  la  totalité  exhaustive  des  moyens  de  destruction  se  déchaînant  contre  elle,  comme  le
souligne la reprise en anaphore de « всеми » (« toutes les piques », « tous les gaz », « toutes les artilleries »). D’autre part,
si Sandburg n’oublie jamais, ni le jour ni la nuit, la guerre, si chaque strophe de Maïakovski se fait poitrine percée de piques,
cela signifie que tous leurs textes de cette période – jusqu’aux chants de la douceur et aux plus petits enfantillages – sont

bien  à  déchiffrer  comme  des  «  poèmes  dans  la  guerre  [14]  ».  C’est  donc  ainsi  qu’il  faudrait  lire  «  Dernier  Conte  de
Pétersbourg » de Maïakovski, où la guerre cesse d’être pourtant explicitement nommée, et « Bronzes » de Sandburg, où le
conflit ne survient qu’en mode mineur.

Ces deux textes écrits en 1916, strictement contemporains l’un de l’autre, sont unis par une étrange affinité dans la matière
imaginaire qu’ils travaillent – le désarroi des monuments. Ce sont deux poèmes de l’arrière, de villes très reculées des
combats, relevant de mondes où il est demeuré possible de refuser son attention à la guerre, et ce d’autant plus que les
États-Unis  n’étaient  pas  encore  entrés  dans  le  conflit.  L’un  se  déroule  à  Chicago,  l’autre  à  Saint-Pétersbourg.  Chez
l’Américain, la guerre apparaît comme ce qui est extrêmement éloigné, et dont on n’entend que des nouvelles doublement

assourdies, (« soft echoes ») apportées par les journaux [15] :

Bronzes

I

The bronze General Grant riding a bronze horse in Lincoln Park

Shrivels in the sun by day when the motor cars whirr by in long processions going somewhere
to keep appointment for dinner and matinees and buying and selling

Though in the dusk and nightfall when high waves are piling

On the slabs of the promenade along the lake shore near by

I have seen the general dare the combers come closer

And make to ride his bronze horse out into the hoofs and guns of the storm.



| 7

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 7

II

I cross Lincoln Park on a winter night when the snow is falling.

Lincoln in bronze stands among the white lines of snow, his bronze forehead meeting soft
echoes of the newsies crying forty thousand men are dead along the Yser, his bronze ears
listening to the mumbled roar of the city at his bronze feet.

A lithe Indian on a bronze pony, Shakespeare seated with long legs in bronze, Garibaldi in a
bronze cape, they hold places in the cold, lonely snow to-night on their pedestals and so they
will hold them past midnight and into the dawn.

 

Bronzes

I

Le Général Grant chevauchant en bronze un cheval de bronze à Lincoln Park

Se  ratatine  au  soleil  le  jour  quand  les  automobiles  vrombissent  tout  autour  en  longues
processions allant honorer leurs rendez-vous à des dîners et des matinées et acheter et vendre

Mais dans le crépuscule et à la nuit tombante lorsque de hautes vagues s’empilent

Sur les dalles de la promenade de la rive du lac tout près de là

J’ai vu le général défier les rouleaux de venir plus près

Et diriger son cheval de bronze droit dans les galopades et fusillades de l’orage.

II

Je traverse Lincoln Park par une nuit d’hiver alors que la neige tombe.

Lincoln se tient en bronze entre les lignes blanches de la neige, son front de bronze rencontrant
les échos assourdis des vendeurs de journaux qui crient quarante mille morts le long de l’Yser,

Un Indien agile sur un poney de bronze, Shakespeare assis avec ses longues jambes de bronze,
Garibaldi dans une cape de bronze, ils tiennent leur place dans la neige froide et solitaire cette
nuit sur leurs piédestaux et ainsi la tiendront-ils, passé minuit et jusqu’à l’aube[/note.



| 8

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 8

Quant à Maïakovski, souvent comparé à un « tremblement de [note id="17"]terre [16]  », à un

« ouragan » et une « tornade [17]  », ou réduit à la figure d’un « démolisseur de choses tendres [18]

 », à la grande indignation de Pablo Neruda, il laisse à son tour poindre un chant d’une douceur
telle qu’à la première lecture de son poème, la guerre en paraît absente :

Последняя петербургская сказка

Стоит император Петр Великий,

думает:

« Запирую на просторе я ! » —

а рядом

под пьяные клики

строится гостиница « Астория ».

 

Сияет гостиница,

за обедом обед она

дает.

Завистью с гранита снят,

слез император.

Трое медных

Слазят тихо,

чтоб не спугнуть Сенат.

 

Прохожие стремились войти и выйти.

Швейцар в поклоне не уменьшил рост.



| 9

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 9

Кто-то

рассеянный

 

бросил:

« Извините» ,

наступив нечаянно на змеин хвост.

 

Император,

лошадь и змей

неловко

по карточке

спросили гренадин.

Шума язык не смолк, немея.

Из пивших и евших не обернулся ни один.

 

И только

когда

над пачкой соломинок

в коне заговорила привычка древняя,

толпа сорва́лась, криком сломана:

— Жует!

Не знает, зачем они.



| 10

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 10

Деревня!

 

Стыдом овихрены шаги коня.

Выбелена грива от уличного газа.

Обратно

по Набережной

гонит гиканье

последнюю из петербургских сказок.

 

И вновь император

стоит без скипетра.

Змей.

Унынье у лошади на морде.

И никто не поймет тоски Петра —

узника,

закованного в собственном городе.

 

Le Dernier Conte fantastique de Peterbourg

L’empereur Pierre le grand est là sur son cheval

et pense :

- « Je vais festoyer tout à mon aise ! »

À côté



| 11

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 11

dans un bruit de voix avinées

on construit l’hôtel « Astoria ».

 

L’hôtel rayonne.

On sert repas

après repas.

Soulevé par l’envie de son bloc de granit

l’empereur en descend.

Les trois figures de bronze

descendent

sans bruit

pour ne pas effrayer le Sénat.

 

Les passants ne font qu’entrer et sortir.

Le suisse en saluant garde toute sa taille.

Quelqu’un,

un distrait,

 

lâche

un « Pardon ! »

après avoir sans le vouloir marché sur la queue du serpent.

 



| 12

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 12

L’empereur

le cheval et le serpent,

un peu mal à l’aise,

d’après la carte

commandent une grenadine.

Le bruit des langues n’a pas baissé d’un ton.

Pas un de ceux qui mangeaient et buvaient ne s’est retourné.

C’est seulement

quand

devant le paquet de pailles

une antique habitude s’est réveillée dans le cheval

que la foule a craqué, brisée par un cri :

- « Mais il la mange !

Il ne sait pas à quoi ça sert.

Ces paysans ! »

 

Les pas du cheval baignent dans la honte,

sa crinière blanchie par le gaz d’éclairage,

le long du quai

s’en retourne au galop

la dernière histoire fantastique de Peterbourg.

 



| 13

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 13

Et de nouveau l’empereur

est là sans sceptre.

Il y a le serpent.

Le mufle du cheval a un air affligé.

Et personne ne comprend la tristesse de Pierre,

prisonnier

enchaîné dans sa propre ville.

1916 [19] .

Ces deux poèmes nocturnes, qui dressent des silhouettes de bronze sombre sur la neige, s’imbriquent presque l’un dans
l’autre. Les monuments subissent des épreuves où ils échouent.  Le Pierre le Grand  de Falconet et le Général Grant,
compagnons d’infortune, désirent participer au monde. Celui-ci les repousse et les attaque. À Chicago comme à Saint-
Pétersbourg,  les  foules  ne  sont  que superficialité  et  indifférence.  Les  deux textes,  qui  possèdent  en  commun l’humour  et
l’incongru,  partagent  un animisme juvénile,  et  attribuent  chacun aux monuments une timidité,  une candeur presque
puériles. Ils mettent en position de fragilité ces images de la force. En bref, ils transforment les monuments en enfants,
comme  l’indiquent  le  détail  de  la  grenadine  ou  le  défi  lancé  par  le  Général  Grant  au  lac.  L’«  Enfantin  »  s’érige  ici  en
catégorie et devient ici  une disposition au monde. Les monuments s’opposent à des adultes désenchantés, aux yeux
émoussés, bardés de certitude, qui sont trop occupés à conduire ou à manger pour remarquer ce qui les entourent. C’est au
contraire en tant qu’ils relèvent de l’« Enfantin », et que pour eux tout est neuf, que les monuments se trouvent dépositaires

de l’attention portée au monde [20] . Dès lors, ils sont les seuls à percevoir à la guerre. Dire la guerre dans un chant doux
passe donc ici par l’invention de ces figures paradoxales d’enfants que sont les monuments.

Guerre élidée

Ces deux poèmes constituent des « chants doux » en ce qu’ils laissent libres leurs lecteurs dans leur interprétation, sans les
contraindre, ni même prétendre les guider. Tout demeure tacite. Le grand slavisant italien, Ettore Lo Gatto s’indigne de ce
que  Maïakovski  laisse  «  inexpliquée,  et  peut-être  inexplicable  la  conclusion  symbolique  de  sa  Dernière  Fable

pétersbourgeoise [21]  ». Il revient donc au lecteur de prendre des risques exégétiques. L’hypothèse avancée est alors que
même si le poème de Maïakovski ne nomme jamais la guerre, on peut bel et bien lire ce texte comme un poème de la
guerre élidée. Et puisque la littérature comparée peut apparier ce que délie l’histoire littéraire, lire le poème de Maïakovski à
la  lueur  de  celui  de  Sandburg  semble  confirmer  cette  intuition.  Maïakovski  voile  ce  que  Sandburg  dit  en  revanche
explicitement quand, enchâssant la guerre au centre de son poème, il en fait la cause du désarroi des monuments. Le Russe
nous  montre  la  transformation  d’un  monde  ébranlé  de  fond  en  comble  tout  en  gardant  secrète  la  cause  de  cette



| 14

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 14

transformation.  Seule  peut-être  la  tension  entre  la  date  qui  achève le  poème,  1916,  et  le  titre  «  dernier  conte  de
Pétersbourg » divulgue ce secret. En 1914, à la déclaration de guerre par l’Allemagne, la ville avait changé de nom. Saint-
Pétersbourg, aux consonances germaniques a été biffé et remplacé par « Petrograd » aux accents slaves. Il ne pourra plus

jamais y avoir de conte de Pétersbourg, puisque cette ville n’existe plus [22]  .  La guerre est alors, selon une première
définition  très  minimale,  ce  qui  abolit  irrémédiablement  le  monde  ancien,  et  qui  propulse  dans  un  monde  nouveau,
demeurant  pour  le  moment  innommé.

L’élision de la guerre se fait soudain évidente lorsque l’on rapproche Dernier Conte de Pétersbourg d’un poème de Velimir
Khlebnikov simplement intitulé « Pamiatnik », (« Monument »), datant de 1909 et finissant par ces mots :

И памятник вели в участок

Но он не раскрыл свой гордый рот [...]

И в лике скачущего застыл

И оттираясь жирно, в сале

Ему в участке предписали

На площадь оную вернуться

И пребывать на ней и впредь без гривы, дела, куцо.

И конь по прежнему склоняет низко

Главу, зияющую пастью. [...]

 

Толпа беседует игриво [...]

И кто-нибудь подсмеиваясь над гривой,

Советует позвать портних.

И пленному на площади вновь тесно и узко.

Толпа шевелится как зверя мех.

 



| 15

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 15

et le monument a été amené à la station de  police

mais il n’a pas ouvert sa bouche fière, [...]

Et dans la préfecture, ces gros lards,

Essuyant leur sueur, lui ont ordonné

De revenir à la place sus-mentionnée

Et dorénavant d’y demeurer, sans crinière, ni occupation, ni queue. [...]

Et le cheval comme avant, penche très bas

La tête, bouche ouverte. [...]

 

La foule bavarde, espiègle, [...]

Et quelqu’un, en se moquant de la crinière,

Suggère d’appeler à la rescousse les couturières.

Et, au captif, la place paraît de nouveau étroite et serrée,

La foule remue comme une fourrure de bête [23] .

Les quolibets d’une foule frivole, la crinière piteuse du cheval, le sentiment de captivité d’un monument incompris, qui n’est
plus  caractérisé  que  par  ce  qu’il  ne  possède  pas  (ni  sceptre,  ni  queue,  ni  crinière,  ni  occupation)  :  la  fin  du  poème  de

Maïakovski fait des emprunts explicites au texte de Khlebnikov [24] . Maïakovski n’a rien conservé en revanche du début de
« Monument », qui contait la guerre russo-japonaise de 1905, guerre qui se solda par la défaite cuisante des Russes.
Khlebnikov mène un récit burlesque de cette guerre. Le monument à Alexandre III part comme un boulet de canon pour

combattre les Japonais sur fond de ballet marin, tandis que couinent les baleines [25] . Il envoie l’ennemi au fond de la mer. Si
l’auteur  donne  la  victoire  militaire  à  la  Russie,  la  défaite  sourd  de  manière  oblique  dans  l’étrange  fin  du  poème  où  les
hommes condamnent et humilient le monument surpuissant au lieu de glorifier son exploit.

Dans le sillage de Khlebnikov, Maïakovski a supprimé la vaillance du monument au combat pour ne garder que sa défaite et
ses affects : le désarroi, la honte qui le pousse à fuir, l’humiliation, l’impuissance provoquée par le fait d’être enchaîné dans
sa ville, prisonnier d’un destin non maîtrisé, imposé de l’extérieur. Ces postures du sujet ne sont pas sans rappeler celles



| 16

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 16

que Jean Kaempfer relève dans Poétique du récit de guerre. Ce dernier insiste notamment sur la présence de la honte chez
Drieu la Rochelle, et il cite Jünger qui dans Orages d’acier donne à l’homme dans la guerre la position du prisonnier attaché

au poteau de torture [26] . La guerre dans « Dernier conte de Pétersbourg » doit donc dorénavant se déduire de ces seuls
affects, honte d’être au monde, impuissance et surtout désarroi, comme si commençait de s’élaborer ici la définition radicale

du début de Voyage au bout de la nuit « La guerre, en somme, c’était tout ce qu’on ne comprenait pas [27] . »

Or  cette  peur  et  cette  honte  sont  aussi  précisément  les  affects  caractérisant  l’Enfantin  [28]  .  Les  monuments  sont  plongés
dans l’« état d’enfance » tel que Jean-François Lyotard s’attache à le définir : non pas un âge de la vie, époque antérieure
aux autres, mais une incapacité, et même une « misère », se manifestant par intermittence durant toute la vie. L’état
d’enfance consiste à se trouver absolument démuni face à ce qui arrive, à en être débordé, et excédé, et à faire l’épreuve

de l’événement comme cela qui ne peut être ni nommé, ni identifié [29] . L’Enfantin c’est alors le sentiment de la catastrophe
inexplicable, puisqu’aucune certitude ni explication n’ont été préalablement élaborées face aux choses.

Héritages en désuétude

Convoquer  la  figure  du monument,  et  en faire  un enfant  plongé dans le  désarroi  permet  d’énoncer  l’abolition  de l’ancien
monde. Sandburg le dit clairement avec la figure mal en point de Grant. Il souligne l’inhérente inadéquation des imaginaires
et représentations de la guerre héritées du passé – ici en l’occurrence la guerre de Sécession. « Bronzes » se déploie sous le
signe du verbe « to shrivel », qui condamne le monument à se rétracter sur lui-même, se dessécher, vieillir. Ce verbe, dans
son acception psychologique, indique la retombée de l’élan, de la volonté et du désir, affaissement qui s’accompagne d’un
sentiment de déchéance. La guerre moderne a signé la fin de la grandeur et de l’héroïsme, elle a tué l’épopée. Elle met un
terme au monde de gloire belliqueuse des monuments, les vouant à la fragilité et à l’impuissance.

Sandburg montre l’anachronisme consubstantiel aux monuments et à l’héritage qu’ils prétendent transmettre, tandis que
chez Maïakovski,  il  y va d’une rupture complète avec le passé, bien plus radicale encore. La fonction du monument
consistait à lier ensemble les époques et à maintenir entre elles une continuité. L’échec de ce monument, qui ne peut
échapper au passé dont il est prisonnier – marqué par la formule « de nouveau » [« вновь »], et par l’impossibilité pour le
cheval de renoncer à l’habitude de manger de la paille – annonce que rien ne peut plus relier l’ancien monde au monde
nouveau qui vient d’émerger.

Pour rendre compte de ce bouleversement total du monde, le poète russe accomplit deux renversements. Le premier
consiste bien sûr à priver le monument du rôle qui a été le sien durant des siècles, c’est-à-dire protéger le peuple quand il
est démuni, le guider en temps de guerre, mener le combat. La littérature a pu exalter ce rôle, et le poème de Sandburg en
conserve encore la trace, dans les efforts dérisoires accomplis par les monuments (tenir le piédestal toute la nuit, comme
une ultime portion de territoire à défendre). Maïakovski est très conscient de cette tradition séculaire, comme le montre non
seulement sa réécriture du texte de Khlebnikov mais aussi son terrible poème de 1914 « La Guerre est déclarée » où il
écrivait : « Les généraux de bronze sur leurs socles à facettes / priaient “Brisez nos chaînes et nous irons !” » [« Бронзовые

генералы на граненом цоколе / молили: “Раскуйте, и мы поедем [30] !” »].



| 17

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 17

Le second renversement consiste à agir sur l’héritage russe spécifique et à transformer, comme l’indique le titre – « Dernier
conte  pétersbourgeois  »  –  la  matière  imaginaire  de  la  ville,  élaborée  en  1833  par  Pouchkine  dans  Le  Cavalier
d’airain, histoire pétersbourgeoise. Un jeune homme assez médiocre, Eugène, tombe fou de voir sa fiancée emportée par les
flots lors de l’inondation de Saint-Pétersbourg en 1824. Éperdu, il erre la nuit dans un monde ravagé qu’il ne reconnaît plus.
Dans sa démence, il accuse le monument de Pierre le Grand qui s’anime et le poursuit en galopant dans les rues, jusqu’à ce
qu’Eugène tombe mort. Maïakovski fait du monument un nouvel Eugène. Il inverse alors radicalement le rapport entretenu
par le monument avec ce qui l’entoure. Comme Eugène, Pierre devient vulnérable et inadéquat au monde qui le met en
péril, et le force à fuir. Comme Eugène immobilisé sur un lion de marbre par l’eau de la Néva, Pierre est fait prisonnier de sa
ville. Dans le poème de Pouchkine, l’ouïe joue le rôle de l’organe de la peur, selon l’aphorisme fameux de Nietzsche.
L’angoisse d’Eugène fait de lui un poursuivi. Toujours, il entend derrière lui :

Бежит и слышит за собой —

Как будто грома грохотанье —

Тяжёло-звонкое скаканье

По потрясённой мостовой.

– Fracas de foudre déchaînée – ,

Sur le pavé qui en frémit,

Puissante, pesante, écrasante,

Une galopade effrayante [31] .

En 1916, cette situation s’inverse. C’est le monde qui fait retentir un bruit infernal, tandis que les monuments sont voués au
silence. Chez Sandburg, le général Grant est enveloppé d’un bourdonnement de moteur. Chez Maïakovski, Pierre se déplace
sans faire de bruit et palpe de son ouïe inquiète les clameurs de la ville qui le poursuit de ses huées. Là encore, le mutisme
et l’incapacité de riposter au monde et à ses outrages ancrent les monuments dans l’état d’enfance au sens où l’entend

Lyotard [32] .

Pierre le Grand, accompagné de son cheval et de son serpent a incarné le terrible. Sans relâche, la poésie de l’Âge d’argent

fait du tsar maléfique le coupable du massacre du « Dimanche rouge » de janvier 1905 [33] , jusqu’à voir dans le monument
équestre un Cavalier de l’Apocalypse. Dans un poème d’Innocent Annenski, la ville est ainsi plongée dans le venin par le

serpent [34] . Or, dans La Guerre et le monde Maïakovski s’écriait :



| 18

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 18

Куда легендам о бойнях Цезарей

перед былью,

которая теперь была!

Как на детском лице заря,

нежна ей

самая чудовищная гипербола.

Que sont les légendaires boucheries des Césars

face à cette chose réelle qui s’est produite maintenant !

Pour elle

la plus monstrueuse hyperbole est aussi tendre

que l’aube sur un visage d’enfant [35] .

Le Dernier  Conte  de Pétersbourg  accomplit  littéralement  ces  vers.  Le  monde est  devenu si  effrayant  qu’à  son contact,  le
terrible de naguère – le monument maléfique – a pris un doux visage d’enfant timide, effrayé par la haute taille du Suisse
gardant l’hôtel Astoria. Il est devenu un gentil gourmand, non plus un buveur de sang mais un buveur de grenadine. Comme
l’indique son titre, ce poème constitue bien alors la toute dernière variation sur le mythe pouchkinien car le monde a changé

si radicalement que plus jamais il ne pourra être dit selon les formules d’horreur élaborées durant un siècle [36] . Le poème
souligne le nécessaire abandon de la littérature d’un monde aboli, tout en n’annonçant pas encore quelle autre littérature
pourrait surgir à la place, d’où cet immense désarroi.

À l’écoute

Par delà cette désuétude de l’héritage, commune aux deux poèmes, le texte de Sandburg convoque les monuments pour
une autre raison encore. Le monument constitue l’un des moyens à disposition des sociétés pour qu’elles s’expliquent leur

passé à elles-mêmes [37]  .  Il  définit pour une société donnée la signification à accorder à telle ou telle guerre, telle ou telle
bataille. Il confère rétrospectivement aux événements une lecture univoque et inébranlable, qu’il prétend souvent imposer
de force au sujet regardeur. Dans le poème de Sandburg, l’enfantillage et la légèreté permettent de se débarrasser de cette
rhétorique de la  certitude rétrospective pour propulser  les  monuments dans l’ère de l’incertitude,  là  où le  sens des
événements n’est ni déterminé, ni fixé, mais encore en devenir, dans leur indétermination. Loin de repousser l’incertitude, la



| 19

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 19

fin du poème l’épouse alors, en substituant à l’image unique et monosémique, dorénavant insuffisante, de Grant, un réseau
de monuments disparates, de compagnons improbables et saugrenus, certes, mais complémentaires. Ni Shakespeare, ni
Garibaldi ni le chef Indien ne peuvent venir seuls à la rescousse du monde. Ensemble, puisque les monuments constituent
les derniers bastions de vaillance et de rectitude éthique, ils accompliront peut-être un effort dont on ignore encore l’issue.

La tâche de ces monuments consiste cependant moins à combattre qu’à se placer à l’écoute du monde et en attente, à se
mettre sur le qui-vive, à se faire sentinelle. Ici, l’ouïe n’est exactement plus l’organe de la peur mais l’organe de l’attente
inquiète et de l’ouverture au présent, c’est-à-dire à l’événement en train de se produire. Contrairement à ce qui se joue avec
la vue, l’écoute engage une perception du monde par delà l’espace immédiat. Elle dilate le monde. Le son que le monument
recueille élargit l’espace restreint et menacé où il se tient, à un espace lointain, bien plus menacé encore. Ce thème crucial

est développé à partir de la figure de Lincoln, qui incarne pour Sandburg la bonté [38] . C’est alors autour de la question du
corps que les deux poèmes se séparent. Le monument, chez Maïakovski, cherche à gagner un corps, par l’ouverture (boire
de  la  grenadine  et  se  l’incorporer).  Il  ne  parvient  pourtant  pas  à  inscrire  ce  corps  dans  le  présent  et  il  se  voit
irrémédiablement enchaîné au passé, cantonné dans une insularité radicale sans qu’il n’y ait jamais plus d’actualisation
possible. En se vouant tout entier à l’écoute, Lincoln en revanche trouve pleinement un corps, le rugissement de la ville
remontant de ses pieds de bronze à sa tête de bronze, son front devenant comme une nouvelle oreille. Il quitte sa passivité
pour se porter à la rencontre du réel, et l’accueillir. Le corps bruissant de Lincoln, transformé, laisse entendre quelque chose
du monde à travers lui. Organe de l’actuel et du réel, il s’intègre au présent, et forme un « lieu de passage » et un « trait

d’union » entre lui et ce qui l’entoure, pour reprendre les termes de Bergson [39] .

Jean-Luc Nancy souligne qu’être « à l’écoute », c’est rechercher dans le son un sens non- immédiatement accessible, et que

c’est donc se tenir en bordure du sens, tendu vers une signification possible [40] . Voilà pourquoi peut-être face aux terribles
nouvelles venant de Belgique, pleines de l’inintelligibilité de l’horreur, les monuments de Sandburg se tiennent en attente, à
l’écoute.  Ils  recherchent  un  sens  qui  se  dérobe  à  eux.  Les  événements  n’auront  plus  désormais  de  signification  affermie,
mais seulement un sens incertain, en perpétuel vacillement. Le monde en guerre a basculé dans l’irrésolu.

 

À  peine  entrouverte  par  Sandburg  et  Maïakovski,  la  brèche  se  referme  :  la  fin  de  la  Première  Guerre  mondiale  rend  le
monument à la gravité, avec les dizaines de milliers de monuments aux morts ou aux anciens combattants érigés de par
toute l’Europe. La poésie prétend accompagner ce reflux d’héroïsme, comme le montrent par exemple les vers patriotiques
du Belge Jean Delville. Les années 1930 font certes chanceler le monument sous les coups de boutoir d’une littérature
iconoclaste et statuophobique. Et pourtant, de nouveau, en 1942, les Américains Robert Lowell ou John Berryman prennent
plus que jamais au sérieux les monuments bostoniens de la guerre de Sécession, tout en les privant de leur héroïsme. Lowell
va jusqu’à montrer le Général Hooker écrasant Noël entre ses gantelets de bronze, et lançant les serpents du Mal à l’assaut

de l’humanité [41] . La légèreté qu’annoncent Sandburg et Maïakovski ne se matérialise qu’après la Seconde Guerre mondiale,
dans une nouvelle monumentalité qui invente des formes inédites pour l’héroïsme, puis tente de remettre radicalement en
cause cette catégorie en empruntant le chemin d’une invisibilité paradoxale.



| 20

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 20

 

NOTES

[1]
Cherchant des noms dont le retentissement international contrebalancerait celui de Blok, de Essenine et de
Maïakovski, Aragon propose Tagore pour l’Inde, D’Annunzio pour l’Italie et Carl Sandburg pour les États-Unis. Louis
Aragon, Introduction aux littératures soviétiques, contes et nouvelles, Gallimard, 1956, p. 16.

[2]
Jorge Luis Borges, Préface avec une préface aux préfaces [1975], Œuvres complètes, t. II, éd. Jean-Pierre Bernès,
Gallimard, « Bibliothèque de la Pléiade », 1999, p. 448.

[3]
Citons de manière non exhaustive pour Maïakovski « Aux ouvriers de Koursk qui ont extrait le premier minerai.
Monument provisoire réalisé par Vladimir Maïakovski » (1923), « Jubilaire » (1924), « À pleine voix » (1930), et pour
Sandburg, « Washington Monument by Night » (1922), « Streets Too Old » (1922), « Savoir Faire » (1922) et
« Lavender Lillies » (1928). Maïakovski, contrairement à Sandburg, envisage parfois la question d’un monument à sa
propre effigie.

[4]
Pour Maïakovski, voir notamment « Война объявлена » (« La Guerre est déclarée », 1914) et surtout « Чугунные
штаны » (« Pantalon de fonte », 1927) qui envisage le monument équestre du général polonais Poniatowski
(1763-1813) dans le contexte de relations agressives entre l’URSS et la Pologne. Pour Sandburg, voir principalement
« Ready to Kill » (1916), « Good Morning America » (1928), et « Cheap Rent » (1928).

[5]
Les Romains dressaient des statues équestres pour honorer les généraux victorieux ; les plus anciens monuments
des villes européennes honorent les monarques en tant que généraux vainqueurs de batailles. Les premiers
monuments représentant, non plus des rois, mais de simples profanes célèbrent des chefs de guerre tels Souvorov,
Wellington ou Nelson.

[6]
Kirk Savage Standing Soldiers, Kneeling Slaves. Race, War and Monument in Nineteenth-Century America, Princeton
University Press, 1997, p. 4.

[7]
Émile Verhaeren, « Statue (Soldat) » publié pour la première fois dans L’Art jeune en septembre 1895. Les
Campagnes hallucinées et Les Villes tentaculaires, éd. Maurice Piron, Gallimard, coll. « Poésie », 1982. p. 104.

[8]
Arthur Danto, « The Vietnam Veterans Memorial », The Nation, 31 août 1986, p. 152.

[9]
Carl Sandburg, « Killers», Chicago Poems [1916], The Complete Poems, New York, San Diego et Londres, Harourt
Brace, 1991, p. 36. Traduction française : C. G. Pour une traduction, voir Chicago Poems, édition bilingue, trad.
Thierry Gillybœuf, Paris, Le Temps des cerises, 2011, p. 189-191.

[10]
« Ready to Kill » [1916], Ibid., p. 28-29. Il s’agit de la description d’un monument de général devenu machine à tuer
ses soldats.

[11]
Vladimir Maïakovski, Vers et proses de 1913 à 1930, trad. Elsa Triolet, Paris, Les Éditeurs français réunis, 1957,
p. 194.



| 21

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 21

[12]
Vladimir Maïakovski, « La Guerre et le monde », Poèmes, t. I « 1913-1917 », édition bilingue, trad. Claude Frioux,
Paris, Messidor / Temps actuels, 1984, p. 170-171.

[13]
Vladimir Maïakovski, « La Guerre et le monde », Poèmes, op. cit., p. 178-179.

[14]
Sur la distinction apportée entre « poètes de guerre » et « poètes dans la guerre », voir Xavier Hanotte, « Poètes de
guerre ou poète dans la guerre ? Pour lever une ambiguïté… » in Joëlle Prungnaud (dir.), Écritures de la Grande
Guerre, Paris, SFLGC, Lucie édition, « Poétiques comparatistes », 2014, p. 50-51. Puisque à en croire Xavier Hanotte,
le « poète dans la guerre » fait une œuvre qui dépasse cette seule circonstance, débordant « le cercle étroit de son
époque », et parle au lecteur de toutes les guerres, nous parlerons donc de « poèmes dans la guerre » en ce qui
concerne les textes de Sandburg et Maïakovski.

[15]
Sandburg, lui-même journaliste, accordait une importance fondamentale. Lui-même couvrit la toute fin de la
Première Guerre en tant que correspondant à l’étranger.

[16]
Carl Sandburg, « Bronzes », Chicago Poems [1916], Complete Poems op. cit., p. 27. Traduction française : C.G. Pour
la traduction de Thierry Gillybœuf voir Chicago Poems, op. cit., p. 142-143.

[17]
Elsa Triolet, « Souvenirs », préface à Vladimir Maïakovski, Vers et proses, op. cit., p. 20.

[18]
Voir Claude Frioux, « Traduire », présentation de Vladimir Maïakosvki, Vers, 1912-1930, édition bilingue, trad. Claude
Frioux, Paris, Budapest, Turin, L’Harmattan, p. 294-299, p. 51.

[19]
Pablo Neruda, Elegia, Buenos Aires, Losada, 1974, p. 41. Traduction française : La Rose détachée et autres poèmes
[1973], trad. Claude Couffon, Gallimard, coll. « Du monde entier », 1979, p. 233. Cet autre poème des monuments
répond en partie à « Dernier Conte de Pétersbourg ».

[20]
Vladimir Maïakosvki, « Последняя петербургская сказка », « Le Dernier Conte fantastique de Peterbourg » [1916],
Vers, 1912-1930, op. cit, p. 294-299. Claude Frioux préfère « Peterbourg » à « Pétersbourg ». Nous choisissons pour
notre part de traduire le titre du poème par « Dernier Conte de Pétersbourg ».

[21]
Sur cette capacité du regard propre à l’enfance, voir Pierre Péju, Enfance obscure, Gallimard, 2011, notamment
p. 52-54. Péju fait alors de l’» Enfantin » une catégorie à part entière.

[22]
Ettore Lo Gatto, Le Mythe de Saint-Pétersbourg, histoire, légende, poésie [1960], trad. Christine Ginoux et Alice
Ryckmans, La Tour-d’Aigues, Éditions de l’Aube, 2003, p. 286.

[23]
À ce sujet voir le poème « Петроград » (« Petrograd », 14 décembre 1914) de Zinaïde Hippius, qui se désespère de
cette transformation.

[24]
Velimir Khlebnikov, « Памятник » [1909], Sobranie sočinenij, t. I, éd. Rudolf Duganov, Moscou, IMLI RAN, Nasledie,
2000, p. 218. Traduction française : Ksenia Fesenko et C.G.

[25]
Nicolas Khardjiev signale la proximité des deux poèmes dans « Maïakovski et Khlebnikov », Nicolas Khardjiev et
Vladimir Trenine, La Culture poétique de Maïakovski, trad. Gérard Conio et Larissa Yakoupova, Lausanne, L’Âge
d’homme, 1982, p. 180.



| 22

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 22

[26]
Cette œuvre controversée, et généralement jugée hideuse de Paolo Troubetzkoy, avait été inaugurée en 1909, c’est-
à-dire après la défaite contre le Japon.

[27]
Jean Kaempfer, Poétique du récit de guerre, Corti, 1998, p. 218. Pour la honte, voir ibidem. Le prologue de La Guerre
et le monde de Maïakovski commence par les mots suivants « Vous êtes bien vous. Les morts ne connaissent pas la
honte » (op. cit., p. 143), confirmant que pour le poète, la honte est l’affect essentiel de l’homme dans la guerre.

[28]
Louis-Ferdinand Céline, Voyage au bout de la nuit, Gallimard, « Folio », p. 22, cité par Jean Kaempfer, Poétique du
récit de guerre, op. cit., p. 9.

[29]
Pierre Péju, Enfance obscure, op. cit. p. 20 : « L’Enfantin n’est jamais séparable d’une menace, de l’expérience
originelle d’une peur, d’une honte » – auxquelles l’auteur adjoint aussi, il est vrai, l’expérience de
l’« enchantement ».

[30]
Jean-François Lyotard, Lectures d’enfance, Galilée, 1991, p. 9. Dans sa présentation, intitulée « Infans », Lyotard
évoque la « piste d’une misère », ce « quelque chose en souffrance », qui « porte des noms d’élision » : « Une
enfance qui n’est pas un âge de la vie et qui ne passe pas. Elle hante le discours […]. [E]lle loge chez l’adulte. »

[31]
Vladimir Maïakovski, Vers, 1912-1930, op. cit., p. 135-136. Elsa Triolet précise que ce poème fut lu publiquement par
Maïakovski le 21 juillet 1914, lors d’un meeting, près du monument au général Skobelev, à Moscou (Vladimir
Maïakovski, Vers et proses, op. cit., p. 107). Non seulement le poème récupère-t-il l’héritage des conflits précédents
pour le mettre au service du combat actuel, mais il se trouve donc de facto associé à un monument précis, effigie
particulièrement belliqueuse à laquelle il semble donner voix.

[32]
Alexandre Pouchkine, « Медный всадник. Петербургская повесть » [1833], Полное собрание сочинений в
шести, t. V « Поэмыь [Poèmy] 1825-1833 », éd. Choudojnik S. Borachov, Moscou, Voskresenie, 1994, p. 148.
Traduction française : « Le Cavalier d’airain », trad. Jean-Louis Backès, in Dominique Fernandez (éd.) Saint-
Pétersbourg : le rêve de pierre, Paris, Omnibus, 1995, p. 19.

[33]
Ce dernier définit l’enfance comme ce qui ne se parle pas, voué au silence, exclut du langage qui acte de maîtrise et
de réappropriation du sens. Jean-François Lyotard, Lectures d’enfance, op. cit., p. 9.

[34]
Voir notamment les poèmes de Viatcheslav Ivanov (« Медный всадник », « Cavalier d’airain », 1905-1907), de
Valéry Brioussov (« К медному всаднику », « Au Cavalier d’airain », 1906) et de Zinaïde Hippius (« Петербург », »
Pétersbourg », 1909).

[35]
Innocent Annenski, « Петербург » [« Pétersbourg », 1910], Trèfles et autres poèmes, édition bilingue, trad. Natacha
Strijevskaïa et Jean Pierre Balpe, Paris, La Différence, 1993, p. 116-119.

[36]
Vladimir Maïakovski, « La Guerre et le monde », op. cit., p. 160-161.

[37]
Le poème de Pouchkine connaîtra évidemment encore à d’innombrables réécritures, telles celles de Valéry Brioussov
(« Вариации, на тему “Медного всадника” », « Variations sur le thème du “Cavalier d’airain” », 1923) ou de Victor
Sosnora (« Медная сова », « Hibou d’airain », 1963).

[38]
James Edward Young, The Texture of Memory: Holocaust Memorials Meaning, New Haven et Londres, Yale University
Press, 1993, p. 2.



| 23

Claire GHEERARDYN : Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski | 23

[39]
Lincoln est le véritable héros de Sandburg, qui évoqua très fréquemment dans sa poésie les monuments à la gloire
du président, et qui lui consacra une gigantesque biographie en plusieurs volumes, remportant le prix Pulitzer
d’histoire en 1940.

[40]
Henri Bergson, Matière et mémoire, Œuvres, Édition du Centenaire, Presses Universitaire de France, 1991, p. 153 et
p. 168-169. Sur cette question voir aussi la communication d’Anna Soncini, « Le King Albert’s Book ».

[41]
Jean-Luc Nancy, À l’écoute, Galilée, 2002, p. 19 et 21.

[42]
Robert Lowell, « Christmas Eve Under Hooker’s Statue », Collected Poems, éd. Franck Bidart, New York Farrar, Straus
and Giroux, 2003, p. 21.

POUR CITER CET ARTICLE

Claire GHEERARDYN, "Désarroi des monuments dans la guerre : Sandburg et Maïakovski", in M. Finck, T. Victoroff, E. Zanin,
P. Dethurens, G. Ducrey, Y.-M. Ergal, P. Werly (éd.), Littérature et expériences croisées de la guerre, apports comparatistes.
Actes du XXXIXe Congrès de la SFLGC , URL :
https://sflgc.org/acte/claire-gheerardyn-desarroi-des-monuments-dans-la-guerre-sandburg-et-maiakovski/, page consultée le
08 Février 2026.

https://sflgc.org/acte/claire-gheerardyn-desarroi-des-monuments-dans-la-guerre-sandburg-et-maiakovski/

