
| 1

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 1

Chloé CHAUDET
Université Paris Sorbonne, CRLC, Universität des Saarlandes

Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique
chez JMG Le Clézio et Ben Okri

ARTICLE

Le Franco-Mauricien Jean-Marie Gustave Le Clézio (né en 1940) et le Nigérian Ben Okri (né en 1959) sont tous deux des
auteurs méconnus, en particulier en France : en dépit – ou à cause – du prix Nobel qu’il s’est vu attribuer en 2008, Le Clézio
y est souvent associé à une forme de bien-pensance teintée d’un goût prononcé pour l’exotisme, et Okri y est encore peu lu,
malgré son succès dans les aires anglophones. Dans un contexte contemporain, leurs mises en récit de la guerre n’en
soulèvent pas moins des problématiques fondamentales, en particulier dans les romans Révolutions  pour Le Clézio et
Dangerous Love pour Okri.

Nous souhaiterions montrer que le traitement de la guerre dans ces deux textes permet de mettre au jour un renouveau des

stratégies d’engagement littéraire à l’époque contemporaine [1]  .  Révolutions  et Dangerous Love  représentent en effet des
guerres récentes, sur lesquelles planent encore de nombreux non-dits (ce dont nous traiterons dans un premier temps),
comme un traumatisme à la fois individuel et collectif (ce que nous envisagerons dans une deuxième partie). Face à celui-ci,
des stratégies esthétiques originales se dégagent (ce que nous exposerons dans un troisième temps).

 

Avant d’entrer dans le vif du sujet, une présentation rapide des deux textes et de leurs contextes de création s’impose.

Le roman Révolutions (paru en 2003 chez Gallimard [2]  est « par certains aspects, le reflet de l’œuvre entière de Le Clézio [3]

 ». Il faut savoir que l’œuvre leclézienne comporte – schématiquement parlant – deux phases. Les premiers textes sont
associés par plusieurs critiques au Nouveau Roman. Mais depuis les nombreux voyages de l’auteur, depuis la parution
d’écrits anthropologiques sur les Amérindiens et de romans dans lesquels les mythes fondateurs jouent un rôle central au
même titre que les questions identitaires, s’est développée l’image d’un « écrivain nomade ». Révolutions est un roman
autobiographique à la polyphonie clairement affichée. Parallèlement à l’histoire de Jean Marro, avatar romancé de Le Clézio,
le narrateur omniscient retrace l’arrivée à l’Île Maurice de l’ancêtre de Jean, Jean Eudes – sont alors insérés des extraits du
journal intime de celui-ci. Les récits du personnage de « tante Catherine », présentés par le même supra-narrateur, nous
apprennent l’histoire du domaine que la famille de Jean possèdait sur l’Île Maurice. Enfin, quatre séquences dans lesquelles
s’expriment directement des personnages de Noirs réduits en esclavage sont dédiées à une révolte d’esclaves sur l’Île
Maurice en 1822.



| 2

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 2

Dans Dangerous Love (paru en 1996 [4] ), l’inspiration de Ben Okri provient certes d’une conception subsaharienne du monde
et du « moi », mais son écriture se caractérise surtout par son syncrétisme. En raison des nombreux éléments fantastiques
qui émaillent ses textes, Okri a souvent été présenté comme un « réaliste magique », bien que lui-même ait refusé cette

catégorisation, à ses yeux trop réductrice [5] . De même, Sarah Fulford observe que si nous envisageons les problématiques
politiques abordées par Okri en nous référant exclusivement à un programme postcolonial, nous négligeons l’impact de sa
conception originale  du politique,  indissociable  selon elle  d’une forme de spiritualité.  Cette  conception serait  la  plus
apparente dans l’un des premiers romans d’Okri, The Landscapes Within (paru chez Longman en 1981), ainsi que dans

Dangerous Love  [6]  .  The  Landscapes Within  traite du climat politique ayant succédé à la guerre du Biafra et de ses
conséquences sur un jeune peintre introverti du nom d’Omovo, qui vit dans un bidonville de Lagos dans les années 1970.
Dangerous Love est en réalité la réécriture de ce roman, quinze ans plus tard. Okri y inclut une histoire d’amour plus
développée  entre  Omovo  et  une  jeune  fille  du  bidonville,  mariée  à  un  homme  violent.  C’est  à  ce  roman,  considéré  par

plusieurs critiques comme « le plus satisfaisant des romans récents d’Okri » [« the most satisfying of Okri’s recent novels [7]

»] que nous nous intéresserons ici.

Guerre du Biafra et guerre d’Algérie : des conflits encore méconnus – Confrontations à une histoire immédiate1.
problématique

Avant de contextualiser les guerres dont il est question dans nos deux romans, il faut souligner que l’écriture de l’histoire
constitue l’une des nouvelles modalités de l’engagement littéraire depuis les années 1980 environ. Cette question des

relations entre l’engagement littéraire contemporain et l’histoire a été entre autres explorée par Sylvie Servoise [8] , rejointe

(et complétée) dans un contexte différent par Emmanuel Droit [9] . Si l’histoire chronologiquement éloignée joue un certain
rôle au sein des textes engagés contemporains, « l’histoire immédiate », pour reprendre la terminologie de Jean-François

Soulet [10] , ne doit en aucun cas être négligée : celle-ci se rapporte à

l’ensemble de la partie terminale de l’histoire contemporaine, englobant aussi bien celle dite du
temps présent que celle des trente [voire cinquante] dernières années ; une histoire, qui a pour
caractéristique principale d’avoir été vécue par l’historien ou ses principaux témoins.

Soulet précise cependant plus loin qu’ « histoire immédiate » n’est pas synonyme d’ « histoire simultanée », un délai étant

nécessaire à l’historien [11] .

Nos deux romans se saisissent précisément de l’histoire immédiate dans la mesure où ils évoquent la guerre du Biafra (pour
Okri)  et  la  guerre  d’Algérie  (pour  Le  Clézio).  Il  s’agit  là  de  deux  conflits  encore  méconnus  –  des  conflits  dont  les  aspects
controversés restent du moins à explorer par la littérature.

Dangerous Love traite de la guerre du Biafra de manière rétrospective, le conflit ayant été intériorisé par les personnages [12]



| 3

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 3

. Cette guerre civile déchira le Nigéria de 1967 à 1970 ; le résultat en fut l’échec de la sécession de la région orientale du
Biafra et la mort d’un à deux millions de personnes, dont une grande partie de l’ethnie des Igbos vivant au Biafra. Si
l’opinion publique admet que cette guerre fut fondatrice pour l’action humanitaire, les modalités précises de l’ingérence des

puissances  occidentales  dans  le  conflit  restent  globalement  peu  connues  [13]  .  Le  texte  d’Okri  évoque  de  manière  plus  ou
moins indirecte le rôle joué par l’Occident dans la guerre civile. Ifeyiwa, principal personnage féminin, raconte ainsi au héros
Omovo que les habitants de son village et ceux du village voisin s’entretuent – il s’agit de la seconde fois où il est question
d’une ingérence occidentale dans Dangerous Love :

It’s about the boundary. Many many years ago the white people gave the other village our land
and after independence we went to court and won the case. But they wouldn’t accept. So we
are now fighting. »

Omovo made an angry gesture. « Those bloody white people. They interfered too much.

– It’s us. We’re too greedy.

– But they shouldn’t have interfered so much.

– I know [14] .

C’est à propos de la frontière entre les villages. Il y a très très longtemps, les Blancs ont donné
nos terres à l’autre village et après l’indépendance, nous sommes allés au tribunal et nous
avons gagné. Mais les autres n’ont pas accepté. Alors maintenant, ils se battent. »

Omovo eut un geste de colère. « Ces foutus Blancs. Ils se sont mêlés de tout.

― C’est nous. Nous sommes trop cupides.

― Mais ils n’auraient pas dû s’occuper de nos affaires.

― Je sais [15] .

La dénonciation par Omovo d’une trop grande implication des « foutus Blancs » [« bloody white people »] pourrait ici
s’appliquer également au rôle des Occidentaux dans la guerre du Biafra. Il est depuis peu relativement notoire que la France
a soutenu le Biafra et lui a fourni des armes ; de leur côté, le Royaume-Uni et l’URSS ont épaulé le Nigéria de la même
manière. Le 3 janvier 2000, le site des BBC News annonçait, dans un article intitulé « Secret papers reveal Biafra intrigue » :

Newly-released secret British papers show how the Biafran civil war which nearly destroyed the



| 4

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 4

Nigerian federal state 30 years ago, turned into a triangular big-power contest between the

United Kingdom, France and the Soviet Union [16] .

Des rapports britanniques secrets venant d’être publiés montrent comment la guerre du Biafra,
qui  détruisit  presque l’État nigérian il  y a plus de trente ans,  s’est  changée en une lutte
triangulaire hégémoniale entre la Grande-Bretagne, la France et l’URSS.

Dans Révolutions,  nous sommes cette fois confrontés à la guerre d’Algérie, autre grand conflit de l’histoire immédiate qui
est resté longtemps un Oublié de la littérature. Même si les non-dits pesant sur les exactions commises au cours de la
guerre d’Algérie sont moins lourds depuis quelques années (notamment grâce aux travaux d’historiens comme Benjamin
Stora), le thème reste encore sensible et délicat à traiter, comme l’a souligné entre autres Crystel Pinçonnat :

malgré la quantité considérable d’ouvrages publiés sur la question, les révélations relayées par
la  télévision  et  la  presse  concernant  la  pratique  de  la  torture,  un  grand  nombre  de
commentateurs relève de façon récurrente le poids du silence ou d’étranges effets de distorsion

dans la mémoire nationale concernant cette période [17] .

Afin que cet article n’excède pas la longueur imposée, nous revenons plus loin sur les deux longs passages de Révolutions
consacrés aux exactions françaises au cours de la guerre d’Algérie.

La mise en récits des traumatismes individuels et collectifs2.

Comment les deux écrivains explorent-ils la guerre d’Algérie pour l’un, la guerre du Biafra pour l’autre ? D’abord en faisant
surgir  les  traumatismes  individuels  et  collectifs  provoqués  par  la  guerre,  dans  une  visée  que  l’on  peut  qualifier  de
«  mémorielle  ».

Chez Okri,  la  fréquence et  l’intensité des souvenirs  d’événements violents resurgissant chez le  personnage d’Omovo
témoignent du traumatisme provoqué par les exactions auxquelles il a été confronté lors de la guerre civile. Il raconte par
exemple au vieux peintre Okocha qu’au cours de son enfance, il vit le cadavre d’un homme mort (Igbo) dans la rue et prit
soudainement conscience de l’horreur  de la  guerre.  Omovo raconte qu’il  observa l’homme mort  :  «  son corps avait
commencé  à  gonfler.  Son  ventre  n’était  plus  qu’un  épisode  de  chair  et  de  sang  verdi.  Il  puait.  Un  essaim  de  mouches

l’entourait [18] . [« his body had begun to swell. His stomach was a mess of flesh and green blood. He stank. The flies were

thick all overhim [19] . »] Houspillé par un soldat lui ordonnant de rentrer immédiatement chez lui, le jeune Omovo leva alors
la tête :

I began crying. Then I became aware of the confusion all around. People were running, as if out



| 5

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 5

of a fire. Women screamed with their children on their backs. The men were running all over the

place. The world was like a nightmare [20] .

Je me suis mis à pleurer. Je voyais le désordre qui régnait autour de moi. Des gens couraient
comme pour fuir un incendie. Des femmes hurlaient avec leur enfant sur le dos. Les hommes se

sauvaient dans toutes les directions. Le monde ressemblait à un cauchemar [21] .

Traumatisé par sa prise de conscience de l’atrocité de la guerre, qu’il considérait auparavant comme « un jeu auquel

jouaient les enfants » [« a game that children played [22]  »], le jeune Omovo est hanté pendant deux semaines par l’image
des yeux du cadavre. Son père l’emmène finalement voir un herboriste, grâce auquel ses visions s’interrompent sans qu’il
oublie pour autant les yeux de l’Igbo.

Dès son apparition dans le roman, le personnage d’Okoro, ami d’Omovo, apparaît lui aussi traumatisé. L’extrême violence
de la guerre du Biafra n’est donc pas uniquement dénoncée par l’intermédiaire d’Omovo : « Omovo l’observait, attristé par

la douleur qu’exprimait son visage. La guerre l’avait marqué à jamais et cela n’était pas toujours visible [23] . » [« Omovo
watched him, saddened by the expression of pain on his face. The war had scarred Okoro forever, and in ways that were not

always visible [24] . »] Ses expériences de la guerre sont ensuite énumérées [25] . Ancien soldat témoin des moments les plus
violents  du  conflit,  le  personnage  d’Okoro  symbolise  les  nombreux  jeunes  hommes  aux  vies  brisées  par  la  guerre.  Ces

combattants « qui avai[en]t vu la mort, qui avai[en]t vu les mourants avec les yeux de la jeunesse [26]  » [« who had seen

death, seeing the dying with the eyes of youth [27]  »] portent en effet à vie « le souvenir ineffaçable de la violence [28] » [« the

ineradicable memory of violence [29]  »].

Si chez Le Clézio, le traumatisme lié à la guerre semble moins prégnant et surtout plus individuel que chez Okri – il ne
touche que le personnage de Jean, et dans une moindre mesure que chez Okri – il n’en possède pas moins une portée
collective. En effet, il enclenche une réflexion sur l’implication socio-politique des Français face à la guerre d’Algérie.

Plus le conflit franco-algérien prend de l’ampleur dans Révolutions, plus Jean prend conscience de la violence qui l’environne
: « il y avait tous ces morts en Algérie, chaque jour, le sang qui coulait en ruisseaux, en rivières dans la mer, qui la faisaient

lourde, lente, chargée d’une couleur et d’une odeur âcre [30]  .  » De sourde et latente, la violence devient pleinement
perceptible, du moins dans la conscience de Jean : elle envahit jusqu’à la mer.

Mais c’est de facto un autre personnage, celui de son ancien camarade de lycée Hervé Kernès, qui provoque chez Jean une
prise de conscience radicale de l’horreur de la guerre. Deux passages se détachent particulièrement des récits de la guerre
d’Algérie que la jeune recrue fait à Jean. Le premier concerne le bombardement d’un village par les militaires français, au

cours duquel des civils sont tués [31] . Le second, plus long, s’étend sur environ deux pages, dont nous ne sélectionnons ici
qu’une partie :



| 6

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 6

On avait amené un fellagha [combattant algérien] à l’écart, il avait les mains liées derrière le
dos, et c’est Kranz qui tenait la laisse. […] Moi, je croyais que c’était juste pour l’interroger, pour
qu’il dise où étaient les caches d’armes, et si les fellaghas allaient attaquer. Et puis on l’a laissé
attaché toute la journée à un piquet sans lui parler ni rien, sans lui donner à boire ou à manger.
Et le soir,  il  avait la figure complètement brûlée par le soleil,  il  avait les lèvres qui saignaient.
[…] Et quand la nuit est arrivée, un groupe est venu, je ne savais pas de quelle compagnie ils
étaient, c’étaient des musulmans des commandos, […] ils ont défait la laisse du HLL [Hors La
Loi] mais ils n’ont pas enlevé le fil de fer de ses poignets, […] il avait du mal à marcher à cause
de son bandeau sur ses yeux et aussi parce que ses genoux étaient ankylosés, et j’ai remarqué
qu’il avait son pantalon tout mouillé au fond parce qu’il s’était pissé dessus, et moi je suis resté
debout près de l’arbre, […], j’ai entendu une rafale de FM [fusils-mitrailleurs] et tout de suite
après un coup de pistolet, un seul coup très sec, pa ! C’était terminé. Après, le lendemain, j’ai
vu le rapport qui disait : Le 10 avril à 18 heures, un HLL abattu quand il cherchait à prendre la

fuite, environs de Tirouad [32] .

Si Jean ne réagit pas explicitement aux propos de Kernès, ses récits le marquent profondément. Leur impact est le plus
évident lorsqu’il prend la décision de ne pas se rendre en Algérie : « Moi, si mon sursis tombe, je ne me tirerai pas une balle

dans le pied. J’irai en Suède, au Mexique, n’importe où [33]  », annonce-t-il à Kernès. Jean fuira l’appel et s’exilera, d’abord en
Angleterre puis effectivement au Mexique.

De facto,  il  ne s’agit donc pas uniquement pour Le Clézio (et la même remarque vaut pour Okri)  de faire surgir les
traumatismes  liés  à  des  guerres  méconnues  dans  une  visée  mémorielle,  mais  également  de  fournir  une  réflexion  sur
l’engagement  socio-politique,  qui  se  reflète  au  plan  esthétique.

Décliner les dénonciations de la guerre : nouvelles stratégies d’engagement littéraire3.

Nos  deux  romans  s’attachent  à  dénoncer  la  violence  de  conflits  controversés  tout  en  refusant  une  écriture  à  visée
strictement séditieuse. En ce sens, ils renouvellent l’engagement littéraire conçu, comme inspiration transhistorique, comme

une « littérature de combat et de controverse » selon les termes de Benoît Denis [34]  ,  qui distingue « l’engagement
littéraire » de la « littérature engagée » sartrienne historiquement située.

Tournons-nous d’abord vers Le Clézio, et examinons les extraits du carnet de Jean où celui-ci rapporte les nouvelles de la

guerre d’Algérie, ainsi que le journal de son ancêtre Jean Eudes lui faisant écho [35]  :

1er juillet

6 rebelles tués à Rou-Eched (Constantine)



| 7

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 7

Bilan des opérations entre le 22 et le 29 juillet :

613 rebelles tués, 230 prisonniers,

Hachoun Bouroud égorgé par le FLN à Meudon.

Le 2

Attentat FLN à Alger (bombe)

1 mort, 22 blessés [36] .

[Jean]

1798 (an VI)

Arrivée à l’Isle de France du corsaire l’Apollon […]. À bord se trouvent deux agents de Tippoo-
Saëb en mission secrète, en vue d’obtenir des secours contre les Anglais. […]

7 novembre

Départ de l’aviso la Nathalie […] expulsant vers la France les insurgés du 4 novembre [37] . [Jean
Eudes]

Si les événements traités sont différents – guerre d’Algérie d’un côté, offensive anglaise sur l’Île Maurice de l’autre –, le style
des deux extraits est semblable : deux personnages y font le rapport factuel d’une situation conflictuelle qu’ils observent de
loin. À ce titre, les faits sont énumérés d’un ton neutre, sans marque de révolte, d’accusation ou même de désapprobation –

dans un style que tout journaliste devrait idéalement et théoriquement adopter. La « distance objective [38]  » que l’on relève

dans ces passages, que « le ton froid du constat apparente […] à des procès-verbaux plutôt qu’à des billets d’humeur [39]  »,
ne mène cependant pas à une critique « fade ». Car, comme le souligne encore Cavallero :

L’énumération  des  exactions  militaires  en  Algérie,  comme  autant  de  flashes  ou  d’arrêts  sur
images, agit sans doute plus directement sur le lecteur qu’un propos de nature moraliste, et
sans ergoter sur le terme de « miroir » qui revient sous la plume de Le Clézio, il est clair que ce

procédé contribue à mettre en exergue le matériau historique à l’échelle globale du roman [40] .

Outre le refus du pathos, l’utilisation fréquente d’un style journalistique est une grande caractéristique, dans Révolutions,
d’une écriture s’opposant à toute dénonciation virulente. Selon le Littré, « retenue » au figuré renvoie à un « acte moral par



| 8

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 8

lequel on se retient, on se contient ». Si l’on comprend par ailleurs cet « acte moral » comme celui d’un agent capable de
choisir et de refuser librement, Le Clézio élabore à notre sens une « poétique de la retenue » généralisée dans Révolutions.

Dans Dangerous Love à présent, malgré tous les inacceptables auxquels il peut être confronté, l’individu reste capable de
résister et de garder espoir. Cette constatation est explicite au moment où le vieux peintre Okocha, après la mort d’Ifeyiwa,
tente de réconforter Omovo :

Look at me, for example. […]  I saw my village burn down during the war. I heard my brothers,
my sisters, my mother cry out when a grenade fell near our house. It has not been easy. This
heart is small but I have never been able to understand how it can take so much suffering and

still go on beating. But it does. It does. I don’t know how [41] .

Regarde, moi, par exemple. [...] j’ai vu mon village détruit en cendres pendant la guerre. J’ai
entendu mes frères, mes sœurs, ma mère hurler quand une grenade est tombée près de la
maison. Ça n’a pas été facile.  Ce cœur est petit  mais je n’ai  jamais réussi  à comprendre

comment il pouvait endurer tant de souffrances. Mais il bat. Il bat [42] .

L’affirmation des facultés de résistance (et de résilience) de l’individu est ici notoire. Plus globalement, il émerge des pages
de Dangerous Love l’affirmation d’un mouvement qui tendrait vers le mieux – un mouvement inhérent à la vie même. C’est
d’ailleurs la raison pour laquelle Okri, dans la « Note de l’auteur » à la fin du roman, confie : « J’avais voulu écrire un roman

qui exaltait aussi bien les petits détails que les grands, ceux qui étaient intérieurs autant que ceux qui étaient extérieurs [43]

. » [« I had wanted to write a novel which celebrated the small details of life as well as the great, the inner as well as the

outer [44] . »] Tout est digne d’être célébré, car tout abrite un principe de « vie irrépressible » [« irrepressible life [45] »] selon
les paroles du personnage d’Okur.

En  d’autres  termes,  dans  l’ensemble  de  Dangerous  Love,  le  narrateur  se  focalise  aussi  sur  des  thématiques  plus
« positives » que celles qui ont directement trait aux traumatismes liés à la guerre du Biafra. Ben Okri met en place une
dynamique imagée de dépassement de la stricte dénonciation,  afin de sommer chaque écrivain et/ou artiste d’« avoir  les

deux, la laideur et les rêves » |« to have the ugliness as well as the dreams [46]  »], pour reprendre le propos du vieux peintre
Okocha.

 

Chez Okri comme chez Le Clézio, le traitement de la guerre et des traumatismes qu’elle provoque est donc révélateur d’une
double dynamique de continuité et  de rupture par rapport  à l’idéal-type de l’engagement littéraire,  fût-il  sartrien ou
transhistorique.



| 9

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 9

Si l’intérêt de Sartre pour les conflits postcoloniaux se retrouve dans Révolutions et dans Dangerous Love, les deux œuvres,
en  raison  de  leur  distance  historique  par  rapport  aux  conflits  traités,  se  distinguent  de  l’écriture  de  l’urgence  prônée par

Sartre dans son éloge d’un écrivain « en situation [47] ».

Par ailleurs, choisissant de présenter comme traumatiques des guerres sur lesquelles planent encore de nombreux non-dits,
nos deux auteurs soulignent leur volonté de controverse – un trait qui rejoint tant la conceptualisation sartrienne de la
littérature engagée que l’engagement littéraire compris, comme mode transhistorique de l’œuvre littéraire, comme une

« littérature de combat et de controverse » (Benoît Denis [48] ). Cependant, chez les deux auteurs, force de contestation et
capacité de proposition se révèlent indissociables : Révolutions et Dangerous Love constituent deux tentatives réussies

d’associer la position de l’écrivain engagé comme (explicitement) « critique par excellence [49]  » – selon l’expression de
Sartre – à des stratégies esthétiques plus originales : dépassement de la stricte dénonciation chez Okri, poétique de la
retenue chez Le Clézio.

L’engagement littéraire contemporain ne se limite donc pas à un « retour au référentiel politique » comme de nombreux

critiques en particuliers hexagonaux et européens paraissent le penser [50] . Pour le percevoir, il s’agit de porter son regard
au-delà des frontières françaises et occidentales et de ne pas hésiter à s’intéresser à des auteurs rejetés par une certaine
intelligentsia.

NOTES

[1]
Nous avons précisément choisi cette problématique parce que notre thèse, soutenue en 2014, porte sur
l’engagement dans la littérature mondiale contemporaine. Voir Chloé CHAUDET, Écritures de l’engagement par
temps de mondialisation, Paris, Classiques Garnier, coll. « Perspectives comparatistes », série « Littérature et
mondialisation » (dirigée par Jean-Marc Moura), à paraître.

[2]
Jean-Marie Gustave LE CLÉZIO, Révolutions (2003), Paris, Gallimard, coll. « Folio », 2004. Référence abrégée dans la
suite du texte par « Rév. ».

[3]
Claude CAVALLERO, Le Clézio, témoin du monde, Paris, Calliopées, 2009, p. 153.

[4]
Ben OKRI, Dangerous Love, Phoenix House, Londres, 1996. Référence abrégée dans la suite du texte par « DL ». – Un
amour dangereux (2002), Paris, Seuil, coll. « Points », 2004, traduit de l’anglais par Jean Guiloineau. Référence
abrégée dans la suite du texte par « AD ».

[5]
Voir Robert Fraser, Ben Okri : Towards the invisible city, Horndon, Northcote House Publishers, 2002, p. 9.

[6]
Voir Sarah Fulford, « Ben Okri, the aesthetic, and the problem with theory », Comparative Literature Studies, vol. 46,
n° 2, 2009, p. 233-260, p. 235.



| 10

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 10

[7]
Voir Jules Smith, « Ben Okri », Contemporary Writers, 2002. URL :
http://www.contemporarywriters.com/authors/?p=auth82 [consulté le 21/12/2014]. Jules Smith considère, à la suite
d’autres critiques, Dangerous Love comme plus réussi que The Landscapes Within. (Ibid.)

[8]
Voir Sylvie Servoise, Le Roman face à l’histoire, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2011, p. 99 entre autres.

[9]
Voir Emmanuel Droit, « 1989 : nouveau monde, nouveau régime d’historicité, nouvelle histoire ? », ELFe XX-XXI /

Revue annuelle de la Société d’étude de la littérature de langue française des XXe et XXIe siècles, n°2 – « Quand finit

le XXe siècle ? » (dir. : Bruno Curatolo, Jean-Yves Debreuille, Sabrina Parent, Michèle Touret), Paris, Classiques
Garnier, 2012 p. 17- 32, p. 30-31. Mentionnant d’abord « l’épuisement du modèle fonctionnaliste et structuraliste des
annales », Emmanuel Droit met en lumière « le nouveau rôle social de l’historien » qui se manifeste entre autres par
une « démocratisation de l’écriture de l’histoire ». Droit poursuit : « l’historien a perdu le monopole de la

représentation du passé historique. C’est ainsi que la frontière tracée dans le dernier quart du XIXe siècle entre
“ l’histoire-science ” et la littérature-fiction est redevenue depuis quelques années poreuse. » En outre, « à l’échelle
internationale, depuis les années 1980, l’histoire comme mode de connaissance de l’homme, n’est plus le privilège
d’un petit nombre de sociétés ou d’États-nations relevant de la civilisation occidentale. Le savoir historique est en
passe d’être récupéré par des sociétés longtemps qualifiées de dominées ou de colonisées et qui n’étaient pas
entrées “ dans l’Histoire ”. Cette évolution va de pair avec les transformations géopolitiques en cours dans la

seconde moitié du XXe siècle, à savoir le déclin de l’Europe et de ses nations-phares comme la Grande-Bretagne et la
France. Ainsi la démocratisation de l’histoire se traduit à l’échelle-monde par l’émergence d’une historiographie non-
occidentale. Cette évolution permet enfin de décentrer le regard et d’abandonner cette histoire occidentalo-centrée
qui a fait de l’échelle du temps le principe des progrès et de l’extension de la civilisation, c’est-à-dire du modèle
européen. L’exemple des Subaltern studies, c’est-à-dire une histoire indienne vue sous le regard des dominés, est à
cet égard tout à fait éclairant. Les Subaltern studies sont nées au cours des années 1980 du travail des jeunes
intellectuels réunis autour de la figure de l’historien bengali Ranajit Guha, et qui entendaient inverser le point de vue
de l’historiographie occidentale sur l’Inde coloniale.

[10]
Voir Jean-François Soulet, L’Histoire immédiate, Paris, PUF, collection « Que sais-je ? », 1989, p. 4.

[11]
Id., p. 45.

[12]
Voir Andrew Armstrong, « Speaking through the wound: irruption and memory in the writing of Ben Okri and Festus
Iyayi », Journal of African Cultural Studies, vol. 13, n° 2, décembre 2000, p. 173-183, p. 177.

[13]
« Considérée comme le moment fondateur du mouvement humanitaire moderne, la guerre du Biafra (1967-1970) en
recèle déjà toutes les ambiguïtés, notamment dans les rapports avec les enjeux économiques et les politiques
étrangères des États concernés. » (Pierre Micheletti, « Sur fond d’indignation et de pétrole, tout a commencé au
Biafra », Le Monde diplomatique, septembre 2008, p. 24-25).

[14]
DL, p. 210.

[15]
AD, p. 307-308.

[16]
Rick Fountain, « Secret papers reveal Biafra intrigue », BBC News [en ligne], 03/01/2000. URL :
http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/589221.stm [consulté le 21/12/2014].

[17]
Crystel Pinçonnat, « Les écrivains issus de l’immigration face à la guerre d’Algérie : quelle mémoire pour quelles



| 11

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 11

victimes ? », Amnis [en ligne], 06/2006. URL : http://amnis.revues.org/938 [consulté le 21/12/2014].

[18]
AD, p. 148.

[19]
DL, p. 98.

[20]
DL, op. cit.

[21]
AD, op. cit.

[22]
DL, p. 98.

[23]
DL, p. 161.

[24]
DL, p. 107.

[25]
Enrôlé, il reçut un « entraînement accéléré » (« crash course in soldiery »). Il participa à la guerre d’abord comme
« domestique d’un officiel » [« as a boy cub attached to an officer »] ; il survécut à trois bombardements ; il assista à
la destruction de son village par des raids aériens ; il porta des blessés à travers des champs de mines ; il participa à
des reconnaissances de nuit, et trois de ses amis furent alors tués par des explosions de mines – alors qu’il avait à
peine dix-sept ans » (DL, p. 107-108).

[26]
AD, p. 163.

[27]
DL, p. 109.

[28]
AD, p. 162-163.

[29]
DL, p. 108.

[30]
Rév., p. 265.

[31]
« “ On a repéré un village de HLL [Hors la loi] et on l’a signalé par radio, et la nuit les avions Rafale [sic.] sont venus
lâcher des bidons spéciaux sur le village.”

Jean sentait son cœur battre plus vite.

“ Et il y avait des gens dans le village ?

– En principe, il n’y avait que des HLL, mais une fois, […] avec la division Ducournau, des paras, on est entrés […] le
matin suivant, […] je m’en souviens bien, […] et il y avait cette odeur, de la viande brûlée, ça puait, c’était
dégueulasse cette odeur de viande trop cuite, ça me donnait envie de vomir, et en passant devant les ruines d’une
baraque complètement cramée, j’ai vu trois choses par terre, tu sais, on aurait dit des sacs noirs, un grand sac et à
côté deux autres petits sacs tout noirs comme du charbon, et il y en a un qui a dit que c’était peut-être un homme
avec deux enfants, mais peut-être que c’était une mère avec ses mômes, je ne sais pas, je suis passé vite en me
bouchant le nez, et un peu plus loin j’ai dégueulé. ” » (Rév., p. 199-200)

[32]
Rév., p. 201-204.



| 12

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 12

[33]
Rév., p. 204.

[34]
Benoît Denis, Littérature et engagement (de Pascal à Sartre), Paris, Seuil, 2000, p. 111.

[35]
Comme le souligne Claude Cavallero, « Jean Eudes et Jean se rejoignent dans la finalité de l’acte scriptural ; à deux
siècles – et plusieurs milliers de kilomètres – de distance, leurs mots se font écho sous l’œil comparatiste du
lecteur. » (Claude CAVALLERO, Le Clézio, témoin du monde, op. cit., p. 159.)

[36]
Rév., p. 253.

[37]
Rév., p. 260.

[38]
Claude Cavallero, Le Clézio, témoin du monde, op. cit., p. 157.

[39]
Ibid.

[40]
Ibid.

[41]
DL, p. 309.

[42]
AD, p. 452.

[43]
AD, p. 476.

[44]
DL, p. 325.

[45]
DL, p. 202-203.

[46]
DL, p. 100.

[47]
Voir entre autres Jean-Paul Sartre, Qu’est-ce que la littérature ? (1948), Paris, Gallimard, coll. « Folio essais », 2010,
p. 116.

[48]
Benoît Denis, Littérature et engagement (de Pascal à Sartre), op. cit.

[49]
Id., p. 115.

[50]
Voir notamment Benoît Denis, Littérature et engagement (de Pascal à Sartre), op. cit., p. 298 et Wolfgang Asholt,
« Un nouveau savoir politique et social du roman contemporain ? », Revue critique de fixxion française
contemporaine n°6 (« Fiction et démocratie ») [en ligne], 2013, p. 3-4
(URL : http://www.revue-critique-de-fixxion-francaise-contemporaine.org/rcffc/article/view/fx06.02 [consulté le
21/12/2014]).



| 13

Chloé CHAUDET : Guerre d’Algérie, guerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez JMG Le Clézio et Ben Okri | 13

POUR CITER CET ARTICLE

Chloé CHAUDET, "Guerre d’Algérie, guaerre du Biafra : du traumatisme au défi esthétique chez Jean-Marie Gustave Le Clézio
et Ben Okri", in M. Finck, T. Victoroff, E. Zanin, P. Dethurens, G. Ducrey, Y.-M. Ergal, P. Werly (éd.), Littérature et expériences
croisées de la guerre, apports comparatistes. Actes du XXXIXe Congrès de la SFLGC, URL :
https://sflgc.org/acte/chloe-chaudet-guerre-dalgerie-guerre-du-biafra-du-traumatisme-au-defi-esthetique-chez-jmg-le-clezio-e
t-ben-okri/, page consultée le 09 Janvier 2026.

https://sflgc.org/acte/chloe-chaudet-guerre-dalgerie-guerre-du-biafra-du-traumatisme-au-defi-esthetique-chez-jmg-le-clezio-et-ben-okri/
https://sflgc.org/acte/chloe-chaudet-guerre-dalgerie-guerre-du-biafra-du-traumatisme-au-defi-esthetique-chez-jmg-le-clezio-et-ben-okri/

