SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 1

HENIN, Emmanuelle

Cinna de Corneille : présentation

ARTICLE

(Voir aussi : "SFLGC-Autour de Cinna")
La singularité de Cinna dans le programme « le pouvoir en scene »

La tragédie classique : poétique, dramaturgie, rhétorique

Dans son essai La Mort de la tragédie, G. Steiner remarque qu’'aucune piéce francaise ne peut avoir de succes traduite en
anglais, alors qu’Eschyle, Shakespeare ou Goethe sont universels. Les deux ceuvres modernes s’inspirent de Shakespeare :
Brecht cite Richard Ill et Jules César et imite le Faust de Goethe ; Pouchkine s’inspire de Shakespeare ; mais Corneille et
Racine, eux, n‘ont aucune postérité, a fortiori internationale. Pourquoi ? Cela tient a I'importance de la forme dans la
tragédie classique, indissociable du fond : la concentration extréme produite par les unités, qui donne un sentiment de
nécessité ; la perfection des alexandrins, le style continuellement élevé (alors que décrochages de style et de registre chez
les trois autres), le refus des réalités prosaiques, et la prégnance de la rhétorique : le quatrain, encore tres présent chez
Corneille ; les tirades, qui permettaient aux acteurs de briller. D'ou I'importance de I'analyse rhétorique, trop souvent
réduite aux figures de style, et qui comporte quatre parties : les genres oratoires (judiciaire, délibératif, épidictique), le plan,
les arguments et les figures. En particulier, les tirades sont trés construites : il importe de bien les commenter, pour des
futurs professeurs de francais, car on attend un niveau d’'analyse plus poussé que pour les textes étrangers.

Ex. Le monologue d’Emilie, I, 1, reléve du genre délibératif, délibération interne. Le choix d’un monologue initial révéle le
souci d'atteindre au grand style. La tirade repose sur une figure déclamatoire : I'apostrophe, adressée a une personne
présente, absente ou abstraite (soit la réciproque de la prosopopée). Emilie apostrophe successivement sa Vengeance,
Cinna et son Amour. L'effet est d'autant plus emphatique qu’elle s'adresse a ses passions en une véritable psychomachie.

Au XVIII%, ce style n'était plus compris, et la scéne était souvent coupée a la représentation (cf. Voltaire), ce qui amputait la
signification de la piéce, en ne rendant pas compte de la complexité d’Emilie : dans ce monologue, elle apparait divisée
entre deux passions contraires et également fortes, et donc attire la sympathie du spectateur. Si on supprime la scéne, on
mesure mal son amour sincere pour Cinna, et elle parait surtout animée de vengeance et suscite I'antipathie, telle une furie
monolithique. Le plan est tres concerté :

1-8 : Exorde (deux quatrains), ol Emilie consulte sa Vengeance, annonce le plan en chiasme : « ce que je hasarde et ce que
je poursuis ». En effet, I'argument dominant la tirade est I'argument pragmatique, dit aussi ad consequentiam : le rapport

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 1


http://sflgc.org/wp-content/uploads/2018/05/SFLCG-Autour-de-Cinna.pdf
http://sflgc.org/wp-content/uploads/2018/05/SFLCG-Autour-de-Cinna.pdf
http://sflgc.org/wp-content/uploads/2018/05/SFLCG-Autour-de-Cinna.pdf

SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 2

des moyens et des fins, des risques encourus et du bien poursuivi. Pas de narration, car elle n'a pas a s'informer elle-méme :
étape souvent omise.

9-16 : Confirmation (deux quatrains) : « ce que je poursuis » : la mort d’Auguste.

17-40 : Réfutation (un quatrain, un distique, trois quatrains) : « ce que je hasarde » : la vie de Cinna.

41-45 : Confirmation, ou réfutation de la réfutation (un quatrain) : « ce que je poursuis » I'emporte sur « ce que je hasarde »,

et la fin justifie les moyens.

46-52 : Péroraison (deux quatrains), ol Emilie consulte son Amour, et conclusion de la psychomachie.

La structure de la tirade est nettement soulignée par les liens logiques : v. 17, toutefois ; v. 41, Mais, et par les anaphores :
quand pour la confirmation ; cessez pour la péroraison.

Emilie est en proie a une psychomachie en forme de dilemme : tiraillée entre la vengeance et I’amour, qui sont
personnifiées et mettent en jeu respectivement deux personnages (Auguste et Cinna), elle s’adresse d'abord a sa
vengeance pour la faire taire, avoue que I'amour est plus fort (ce qui se voit quantitativement, la réfutation occupe 6 vers de
plus que la confirmation), mais le fait taire et finit par s'adresser a lui pour le juguler : c’est I'effort caractérisant le héros
cornélien, non pas de faire triompher le devoir sur I'amour, mais de faire triompher la passion la plus noble, la plus virile : la
vengeance est au-dessus de I'amour, parce qu’elle exige du héros un sacrifice supérieur, un renoncement au bonheur
immédiat et sensuel. En outre, du point de vue dramaturgique, la vengeance comporte un péril : pour Corneille, I'amour ne
suffit pas dans la tragédie, il faut « quelque péril d’Etat ». Tout I'équilibre de la tirade repose sur un systéme binaire,
vengeance/amour, Auguste/Cinna, poursuivre/hasarder, fins/moyens. Et ces antithéses se répercutent vers a vers et dans
chaque vers, utilisant souvent les deux hémistiches comme les deux plateaux d’'une balance.

Autre exemple : le monologue d’Auguste en IV, 2 contient un double dilemme : Cinna est-il coupable ? et faut-il le punir ?
Donc un réquisitoire tourné vers le passé, relevant du genre judiciaire (lieux du juste et de I'injuste), puis un dilemme
proprement délibératif, portant sur I'avenir et renvoyant aux lieux de I'utile et du nuisible.

Ce plan rhétorique peut aussi fonctionner dans les dialogues : la scene Ill, 1 est structurée en deux parties, la narration
(709-729), qui apporte une information nouvelle (Maxime aime Emilie), et I'argumentation proprement dite, qui utilise les
deux lieux du délibératif : utile/nuisible et possible/impossible. Dénoncer Cinna est-il utile ou nuisible ? Est-ce possible ou
impossible ?

Outre cette rigueur de conception, commune a toutes les tragédies classiques, Cinna posséde une perfection formelle
particuliere : pour cette raison, Corneille la donne partout en modéle dans les Discours de 1660, comme illustration de sa
dramaturgie : je vous suggere de les relire (en ligne) en soulignant tous les commentaires de Cinna. Corneille la considére
comme sa piece la plus réussie : « ce poéme a tant d'illustres suffrages qui lui donnent le premier rang parmi les miens, que
je me ferais trop d’ennemis si j'en disais du mal » (Examen), et cette impression est corroborée par le témoignage de Pierre

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 2



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 3

Bourdelot, lettre du 12 sept. 1642 : « c’est la plus belle piéce qui ait été faite en France, les gens de lettres et le peuple en
sont également ravis. »

C'est une tragédie courte, concentrée, avec seulement vingt scénes (contre une moyenne de 25 a 40 a I'époque). Elle a une
structure tres concertée, équilibrée : les actes ont quasiment le méme nombre de vers (354, 354, 368, 348, 356). Corneille a
constamment veillé a I’équilibre des personnages, a la fois pour ne pas lasser (aucun des héros ne se montre dans tous les
actes), et pour donner a chaque acteur I'occasion de briller, de s'illustrer dans un morceau de bravoure. Ainsi, chacun des
héros a un monologue, et les monologues rythment la piéce : en 1, 1, Emilie ; en lll, 3, Cinna ; en IV, 2, Auguste ; en IV, 6,
Maxime. Corneille a joué de I'équilibre des trois personnages et construit sa piece en triptyque : les trois premiers actes sont
centrés chacun sur un personnage, I'acte IV est centré sur la trahison, sans Cinna, puis I'acte V reprend le triptyque.

Acte | Acte |l Acte Il
Emilie Auguste Cinna
Acte IV

Maxime-Auguste-Emilie

Acte V

Auguste

Scéne 1 Scéne 2 Scéne 3
Cinna Emilie Maxime

Autre spécificité de la dramaturgie classique, par opposition aux autres pieces du programme : pas de spectacle violent. La
violence est ailleurs, dans 3 lieux : le passé, I'avenir et le choc des passions. Le passé : la violence est rappelée dans le
souvenir des proscriptions qui hante tous les personnages, et donne a la piece un arriere-plan épique. Le monologue
d’Emilie, qui revoit son pére tué par Auguste ; puis le récit de Cinna aux conjurés (I, 3) et enfin le monologue d’Auguste, qui
rejoint I’évocation d’Emilie et emploie la méme expression, sanglante image (IV, 2).

Que par sa propre main mon pere massacré
Du trone ou je le vois fait le premier degré ;
Quand vous me présentez cette sanglante image,

Le récit de Cinna recourt a I’hypotypose, mais aussi aux hyperboles, synecdoques et prétéritions, pour peindre un tableau

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 3



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 4

effroyable de la guerre civile :

Je les peins dans le meurtre a I'envi triomphants,
Rome entiére noyée au sang de ses enfants :

Les uns assassinés dans les places publiques,

Les autres dans le sein de leurs dieux domestiques ;
Le méchant par le prix au crime encouragé,

Le mari par sa femme en son lit égorgé ;

Le fils tout dégouttant du meurtre de son peére,

Et sa téte a la main demandant son salaire,

Sans pouvoir exprimer par tant d’horribles traits
Qu'un crayon imparfait de leur sanglante paix.

De méme, le monologue d’'Auguste (IV, 2) le montre hanté par le souvenir de ses propres crimes :

Songe aux fleuves de sang ou ton bras s’est baigné,
De combien ont rougi les champs de Macédoine,
Combien en a versé la défaite d'Antoine,

Combien celle de Sexte, et revois tout d’'un temps
Pérouse au sien noyée, et tous ses habitants.

Remets dans ton esprit, apres tant de carnages,

De tes proscriptions les sanglantes images,

Ou toi-méme, des tiens devenu le bourreau,

Au sein de ton tuteur enfoncas le couteau (1132-1140)

Mais la violence peut aussi affleurer ponctuellement, a travers un adjectif (sanglant, horrible..). En deuxiéme lieu, la violence
est celle des conjurés, préts a frapper : "Je veux joindre a sa main ma main ensanglantée" (698), dit Cinna. Et enfin, elle est
inhérente a la tension paroxystique présente des le premier monologue, a la violence des passions décrites, de haine et de
vengeance. Mais toutes ces violences sont entierement résorbées dans le texte, n'ont rien de spectaculaire, conformément
a I'esthétique classique ou I'action est absorbée par la parole : « La, parler c'est agir » (d'Aubignac, IV, 6).

La fin heureuse

Deuxieme spécificité : Auguste n’est pas un tyran, mais un tyran repenti qui devient un roi Iégitime, entrainant une fin
heureuse. Ce dénouement en forme de théophanie est un happy end. En effet, I'idée que tragédie finit mal n’est pas chez
Aristote, mais vient de la tradition médiévale ravivée a I'’époque humaniste, et disparait peu a peu des définitions de la

tragédie au XVII®. Nombre des tragédies de Corneille se terminent bien : Le Cid, Horace, Cinna, Polyeucte, Rodogune, ainsi
qu’'Alexandre, Iphigénie, Mithridate, Esther et Athalie de Racine. Auguste est donc décalé par rapport aux autres figures du

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 4



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 5

pouvoir du programme, et montre a contrario comment échapper a la tyrannie. Mais il rejoint les autres, notamment
Shakespeare, dans l'interrogation centrale sur le bon gouvernement, la maniére de sortir du cycle des vengeances pour
instaurer un cycle vertueux. De méme, la lecture providentialiste de I'histoire est commune a Shakespeare (méme sans en
faire un héraut du mythe Tudor) et a Corneille, qui a ce stade adhére pleinement a la construction de I'absolutisme. Par son
dénouement résolument optimisme, Cinna présente un miroir positif aux trois autres pieces ; on a pu parler d'un optimisme
ontologique et théologique de Corneille. Comme Richard Ill, Cinna pose la question qui hante I’'humanité : comment arréter
I'engrenage du mal ? Ces deux tragédies de vengeance dénoncent la logique de la vengeance, qui rend le mal pour le mal,
au nom de la justice, et parviennent a arréter I’engrenage de la violence : dans un bain de sang chez Shakespeare, et par un
geste sublime de pardon chez Corneille.

La théorie absolutiste
On retrouve dans la piéce une défense et illustration de la monarchie absolue, notamment en I, 1 et en V, 3. Corneille fait
appel a des concepts de théorie politique, qu’il faut connaitre un peu :

- la distinction roi/tyran et la question du tyrannicide. Distinction remontant a I’Antiquité grecque et essentielle chez Jean
Bodin, Les Six livres de la République (1576). Si les mots tyran, tyrannie résonnent dans toute la piece (le mot « tyran »
apparait 14 fois dont 5 fois & la rime), ils s'appliquent uniquement au passé ; et quand Emilie I’emploie au présent, c’est par
un télescopage de mauvaise foi. Toute la piece montre I'avénement du souverain légitime, Auguste, a partir des dépouilles
d’'Octave, le nom de naissance d'Auguste (Caius Octavius Thurinus) qui le renvoie a I’'époque des proscriptions (-36 a -31)
alors que I'adjectif « Augustus » est un nom sacré donné par le Sénat en -27. L'histoire se reflete dans I'onomastique :
Octave, puis César (-44), puis Auguste (-27). Octave est a la fois un tyran d’établissement et un tyran d’exercice : il a

conquis le pouvoir par la force, en éliminant ses rivaux ; et il abuse de son pouvoir, en méprisant les lois divines et
humaines. Mais le dénouement en fait un souverain Iégitime, respectueux de ses sujets et soumis aux lois divines. Selon les
traités, la monarchie royale, fondée en nature, est seule a respecter la liberté et les biens des sujets ; elle est héréditaire
(car rien n'est plus dangereux que de soumettre le tréne a I'élection) et fondée sur la vertu du roi, en particulier la justice.

Dans la théorie politique, la distinction entre tyran et roi est inséparable de celle du tyrannicide et du régicide, assimilée a
un « parricide » (car le roi est pere de ses sujets). Les deux questions sont également liées dans la piece puisque la question
de la Iégitimité d’Auguste pose a contrario celle de la conjuration : du succes de cette derniere, Cinna attend « le nom de
parricide ou de libérateur » (251) : si la conjuration réussit, c’est qu’Auguste est un tyran, et Cinna un « libérateur » ; sinon,
il est un souverain légitime et Cinna un « parricide » (« je deviens sacrilége, ou je suis parricide », 817). Découvrant la
trahison, Auguste utilise le méme mot a propos de Cinna, puis d’Emilie : « Punis son parricide » (1182), « L'une fut
impudique et I'autre est parricide » (1594). Le mot est employé 5 fois, dont 4 a la rime, pour le mettre en relief.

- le machiavélisme et I'anti-machiavélisme : Machiavel est a I'arriére-plan de toutes les tragédies de la premiere modernité,
a commencer par celles de Shakespeare, et bien présent dans Richard Ill. Corneille délivre un message anti-machiavélien
explicite dans toutes ses tragédies. Comme par hasard, la clémence d'Auguste figure dans le pamphlet anti-machiavélien
d’'Innocent Gentillet, Discours sur les moyens de bien gouverner... contre Nicolas Machiavel, surnommé Anti-Machiavel
(1576), qui accuse Machiavel de propager I'athéisme et I'immoralité, et les Italiens de I'entourage de Catherine de Médicis
de répandre ces idées ; le pamphlet est traduit et diffusé dans toute I'Europe. Gentillet montre le lien historique entre

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 5



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 6

humanisme et chrétienté, la possibilité pour le souverain de respecter la morale chrétienne : best-seller et source de
Corneille. Parmi d'autres exemples de Gentillet repris par Corneille (Pompée, Prusias), Gentillet commente la clémence
d’'Auguste et cite longuement la « remontrance » de Livie, qui le convertit a la « bénéficence et largesse », en montrant que
« la crainte se peut bien acquérir par force, mais I'amitié ne se peut acquérir que par persuasion ». Livie décida Auguste a
relacher les conjurés, « en telle sorte que les uns et les autres d’ennemis lui devinrent amis et bons sujets », récompensant
Auguste de sa « bénéficence et libéralité ». (Troisieme partie, « De la police que doit avoir un prince », 2e éd, 1577, p. 648).
Deux grandes notions se dégagent contre Machiavel : une conception providentialiste de I'histoire, et une théorie de la
« raison d’Etat » issue d’une synthése.

- une conception providentialiste : selon cette conception, théorisée par saint Augustin, Dieu est maitre de I'histoire dont il
dirige le cours ; créateur et modérateur de tout, il sait mieux que I'homme ce qui est nécessaire a chaque époque. La
providence préside a la naissance et a la mort des empires, régle leur succession et donne a chaque pays et époque ce qui

lui convient. Mais si Augustin ne montrait pas de préférence pour un régime politique, les « politiques chrétiennes » du XVII®
(Montchrestien, Pierre de Lancre, La Mare, Faret, Binet, Puget de La Serre) prouvent la supériorité du gouvernement royal.
La piété du prince conditionne les autres vertus, tempérance, justice, modestie ; I'histoire appartient a la volonté divine et a
son plan providentiel. Le drame d'Auguste débouche sur le sacré : la monarchie n'est pas seulement absolue et
humainement [égitime, elle est de droit divin. La prophétie de Livie qui clot la piece évoque une coutume romaine,
I’apothéose des Empereurs romains aprés leur mort. César se prétendait descendant de Vénus et Enée ; dés 27 av. JC,
Auguste le fait diviniser, et en tant que son héritier, il s'attribue le qualificatif d’Auguste (augustus, sacré), se fait construire
partout des autels et des temples ; aprés sa mort, le culte impérial se développe dans tout I’'Empire, avec un collége de
prétres, « des temples, des autels », et « une place entre les immortels » (1770-1771). Dans la bouche de Livie, cette
apothéose sert a décrire a travers un langage figuré le caractére sacré des rois dans la monarchie de droit divin : soumission
absolue des sujets avec « bonheur » et « joie », justifié par I'amour du monarque envers eux (« maitre des coeurs ») et par
ses « royales vertus » ; renommée du roi transmise a la « postérité ». Livie présente la monarchie comme la fin de I'histoire,
la révélation du régime parfait, apres la « longue erreur » ou Rome s’est fourvoyée en détestant les rois. Elle refuse d’en
rester au plan politique ; la politique doit se dépasser en théologie, et Auguste, justifié comme homme, doit aussi étre un
homme providentiel.

En cohérence avec le dénouement, toute la piece met en avant le réle de la Providence : I'emploi du mot « Ciel » a vingt
reprises vient souligner I'existence d'une Providence réglant le sort de Rome : c’est le Ciel qui a voulu que la conspiration
échoue et qui inspire a Auguste de pardonner, rendant inutiles les raisonnements humains (j'y reviendrai en derniéere partie).
Selon Nicolas Coéffeteau, source de Corneille, « une particuliere providence de Dieu qui se voulait servir de son régne
[d’Auguste] pour établir celui de Son Fils [Jésus-Christ] ».

- la raison d’Etat. Machiavel invente la science politique, qui n'était pas encore distincte de la morale et de la théologie. II
met les chrétiens dans la nécessité d’élaborer a leur tour une théorie chrétienne de la raison d’Etat, ce que fait le jésuite

Giovanni Botero dans La Raison d’Etat (1589), aussitét traduit, et imité pendant tout le XVII° siécle. Botero dénonce la
« raison d’Etat machiavélique », qui fait peu de cas de la conscience et ignore la loi de Dieu. Il récuse cette raison d’Etat
pour en fonder une autre, consacrant I'autonomie du politique, affranchi de toute exigence supérieure (religion, morale). La
raison d'Etat est définie comme « la connaissance des moyens propres & fonder, conserver et accroitre la seigneurie sur les

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 6



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 7

peuples » (ch. 1), mais cette domination doit rester au service de Dieu. La religion est la mere des vertus, rend les sujets
obéissants, courageux, libéraux ; en servant le prince, ils servent Dieu dont il tient lieu. Botero recommande I'absolutisme,
car toute parcelle de pouvoir dévolue aux grands entame I'autorité de I'Etat. Dans Cinna, la raison d’Etat justifie les crimes
passés d'Auguste :

LIVIE. Tous ces crimes d'Etat qu’on fait pour la couronne,
Le Ciel nous en absout alors qu’il nous la donne

Et dans le sacré rang ou sa faveur I'a mis,

Le passé devient juste et I'avenir permis. (1608-1611)

Les crimes ne rendent pas le pouvoir d’Auguste illégitime, car il est fondé sur le droit de conquéte ; et surtout, son existence
méme implique que Dieu I'approuve : ici, I'argument pragmatique réunit I'augustinisme et le machiavélisme : le souverain
est |égitimé par son succes, non par une légitimité ou une vertu intrinseques, car ce succés est la marque d'une sanction
céleste.

Les problemes critiques posés par la piece

Situation de la critique cornélienne

Depuis le XIX® siecle coexistent deux traditions de lecture : chrétienne, avec Péguy puis Louis Herland, et laique et
rationaliste avec Ferdinand Brunetiére et Gustave Lanson, qui soulignent la victoire de la volonté sur les passions. La lecture

chrétienne a été éclipsée dans la seconde moitié XX, voire écrasée par la lecture marxiste (de Dort a Doubrovsky) ; apres
1980, elle a resurgi, avec I'essor des études de rhétorique et de spiritualité : Marc Fumaroli, dans Héros et orateurs, montre
de maniére incontestable I'influence de la spiritualité, de la dramaturgie et de la rhétorique jésuites dans les choix
cornéliens, influencés par les poétiques comme celle du Pere Galluzzi (Renovazione dell’antica tragedia, 1621) : par
exemple, la réfutation du héros « ni bon ni méchant » d'Aristote, et la préférence pour des héros tres bons (Nicomeéde) ou
tres méchants (Médée) ; la fin heureuse et I'importance de I'admiration. Fumaroli montre aussi comment les jésuites ont fait
de la magnanimité, vertu aristotélicienne, une vertu proprement chrétienne, concue comme la face cachée de I'humilité. Le
« magnanime humble », qui pardonne et rend au centuple, explique les traits paradoxaux des héros cornéliens, Horace,
Auguste, Polyeucte. Plus largement, Corneille s’inscrit dans le courant de I'humanisme dévot, tel Francois de Sales et les
jésuites, qui croit en la coopération de la liberté et de la grace. Courant ignoré par Doubrovsky, qui oppose
systématiquement grace et liberté, et pour qui le héros cornélien est m{ par le désir d’'étre Dieu.

Aujourd’hui, trois lectures se partagent le champ des études cornéliennes (pour le dire tres sommairement) : une lecture

politique, avec Biet, Merlin (dans lignée de Prigent, Dort, Couton). Une lecture chrétienne, Rohou, Landry, Defaux (Defaux
fait le point sur la tradition critique). Et une lecture poétique et dramaturgique, originale, Forestier. On peut certes s'inspirer

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 7



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 8

de toutes, les doser et les nuancer, mais elles ne sont pas compatibles sur tous les points : notamment sur deux points
essentiels, I'héroisme de Cinna et la clémence d’Auguste. D'ol I'importance de faire des choix interprétatifs, en se fondant
sur la lecture la plus attentive et dénuée d’aprioris possible.

L'héroisme de Cinna

Pour Doubrovsky, Cinna et Emilie incarnent la dénaturation de I’'héroisme, un faux héroisme, réduit a I'apparence et a la
rhétorique, mais tournant a vide. Contrairement a Rodrigue qui fait le récit de son expédition contre les Mores apres les
avoir vaincus, Cinna fait son récit triomphal avant et ne pose aucun acte héroique. En outre, les motivations des deux
amants sont égoistes et intéressées, tout en se réclamant hypocritement du bien commun. En prétendant servir Rome,
Emilie n’agit que pour elle-méme et invoque faussement la piété filiale. Pour Rodrigue, tous les moyens de tuer le comte ne
sont pas bons ; il n'y a vengeance que s'il y a épreuve de force, duel et non assassinat. Pour Emilie, tous les moyens sont
bons. La vengeance magnanime est remplacée par la vengeance machiavélique. La vengeance d’Emilie se fait calculatrice,
mercantile, et en se mettant a prix, elle se livre a un véritable chantage sur Cinna. Dés lors, I'amour cesse d'étre une
réciprocité de fins pour devenir un moyen : Emilie utilise Cinna, alors que Chiméne cherchait a égaler et & mériter Rodrigue.
L'émulation se transforme en marchandage : « s'il veut me posséder, Auguste doit périr » (I, 2, 55).

Le double langage des héros est clairement lisible dans I'inversion des rapports public/privé : loin de mettre leurs intéréts au
service du bien commun, ils mettent le bien commun au service de leur intérét. Corneille le souligne par des formules
symétriques qui jalonnent la piéce : Emilie confond « I'intérét d’Emilie et celui des Romains » (I, 3, 156), mais en faisant
passer son intérét d’'abord ; le terme « intérét » posséde une connotation mercantile. Plus loin, Cinna s’indigne : « Trahir vos
intéréts et la cause publique ? » (I, 4, 306). Pendant tout I'acte I, les motivations publiques et privées sont mises par Emilie
et Cinna sur un plan d’égalité trompeuse, et la scéne lll, 1, la plus machiavélienne, s'apparente a une mise a nu des vraies
motivations de Cinna : « je pense servir Rome, et je sers mon rival », dit Maxime (I, 3, 720). Des lors, Maxime n’hésite plus a
trahir le traitre, écoutant son mauvais conseiller Euphorbe (euphorbe est le nom d’une plante vénéneuse, trés toxique, et
évoque aussi le syntagme eux fourbes). La démystification culmine en lll, 4, ou Cinna montre I'inauthenticité de I’héroisme
d’Emilie : « vous faites des vertus au gré de votre haine » (977).

Selon Doubrovsky, Cinna est doublement faible, puisqu’il cede a son amour et se soumet a une républicaine, d’une opinion
contraire a la sienne (puisqu’il s’est montré monarchiste en II, 1). Il est incapable de trancher son dilemme et adopte une
attitude de fuite en s’en remettant & la décision d’Emilie (monologue IIl, 3). La preuve de sa faiblesse, et de son incapacité
d’agir, est le remords, sentiment qui le caractérise a I'acte lll. Mais pour Forestier, Cinna agit de la seule maniére dont un
héros peut agir : en mettant son serment & Emilie au-dessus de sa loyauté & Auguste, car le serment le lie absolument, par
la parole donnée, selon I'éthique chevaleresque. Cinna n'a donné aucune parole a Auguste, il I'a conseillé. C'est donc a
raison que Cinna s’en remet & Emilie pour trancher son dilemme, puisqu'il est objectivement lié & elle par la foi donnée. Il y a
une hiérarchie des devoirs, et le parjure est plus grave que le parricide, en I'occurrence, bien qu'il n'implique aucun meurtre.
D’autre part, Cinna ne recule pas face au péril de mort, au contraire : la seule solution qu’il trouve est de tuer Auguste, puis
de se tuer pour sauver son honneur. Cette capacité d’affronter la mort est commune aux trois conjurés, et la pierre de
touche de leur héroisme réel.

Selon Doubrovsky, le héros doit nécessairement se prouver par un acte héroique, comme le font Rodrigue et Horace, et

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 8



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE I 9

Cinna n’en commet aucun. Mais G. Forestier récuse cette conception : dans Rodogune (1645) par exemple, Séleucus et
Antiochus parlent de gloire et de générosité, sans poser aucun acte : cela prouve que I'héroisme est une question de statut,
pas d'actes. Les valeurs héroiques subsistent indépendamment des actes, qui sont déterminés par l'intrigue. Ici, la valeur
phare est la générosité, invoquée par les quatre principaux personnages comme l'aune ultime a laquelle se mesurent leurs
actions : « Qu'une ame généreuse a de peine a faillir », se plaint Cinna (875). En outre, d’un point de vue dramaturgique,
Cinna est bien le héros de la piece, car il a I'initiative de I'action, mais c’est un héros entravé ou empéché (Forestier). Et s'il
est éclipsé a la fin par Auguste, c’est parce que la sphére privée est vouée a étre absorbée par la sphere publique, et
I'héroisme des particuliers a étre subsumé par la monarchie absolue.

La clémence d’'Auguste

Plus encore que sur I’'héroisme, le débat porte sur le geste de clémence final : la clémence d’Auguste est I'aboutissement de
la piéce et son apothéose ; mais aussi son point de départ pour le dramaturge, I'exemple historique, attesté par les sources
(et discuté dans les traités politiques) sur lequel Corneille construit ensuite toute I'intrigue. Dans le De clementia de
Sénéque, la clémence d’Auguste soutient la démonstration de la supériorité des bienfaits sur la force. Un débat a été lancé
en 1992-1993 entre plusieurs critiques (R. Pommier, C. Gossip) et poursuivi par d’autres autour de cette question : quelle est
la motivation d'Auguste pour pardonner, la générosité ou le calcul ? et quand se décide-t-il exactement a pardonner : face a
Livie en IV, 3, dans l'intervalle des actes IV et V, ou face aux conjurés en V, 3 ? Landry fait bien le point, et donne une
interprétation convaincante.

Pour Doubrovsky, la clémence d'Auguste est motivée par le désir de gloire : par un effort héroique de sa volonté, Auguste
acceéde a un ordre supérieur, renonce a son bonheur et se réalise en se renoncant : paradoxe commun a tous les héros
cornéliens. Il a le ton orgueilleux du vainqueur : victoire, triomphe, combat, et veut accabler Cinna par sa générosité.

[...]1 O siécles, 6 mémoire !

Conservez a jamais ma derniére victoire !

Je triomphe aujourd'hui du plus juste courroux
De qui le souvenir puisse aller jusqu'a vous.
Soyons amis, Cinna, c'est moi qui t'en convie :
Comme a mon ennemi je t'ai donné la vie,

Et, malgré la fureur de ton lache destin,

Je te la donne encor comme a mon assassin.
Commencons un combat qui montre par I'issue
Qui I'aura mieux de nous ou donnée ou regue.
Tu trahis mes bienfaits, je les veux redoubler ;
Je t'en avais comblé, je t'en veux accabler. (1698-1708)

Auguste ne pardonne pas par charité, mais par « générosité » au sens XVII°, c’est-a-dire par orgueil aristocratique, pour
prouver a autrui et a lui-méme sa propre générosité. Son pardon est clairement intéressé.

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 9



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 O

Forestier évacue le débat : a ses yeuy, il est inutile de se demander pourquoi ni quand Auguste pardonne, car la motivation
de Corneille est uniquement dramaturgique : si Auguste est plus héroique que les rois Fernand (dans le Cid) et Tulle (dans
Horace), qui font grace au héros coupable, c’est parce qu’il est touché de plus pres par une conspiration attentant a sa vie et
ourdie par sa fille adoptive. Corneille a multiplié les raisons qui auraient poussé un homme ordinaire a se venger, pour
rendre son acte plus héroique, et créer un renversement paradoxal d'une démarche attendue. Donc, il est vain de se
demander a quel moment il se décide a pardonner ; de degré en degré, il est de plus en plus acculé a punir, afin que son
geste soit plus spectaculaire. Le seul but de Corneille est de créer I'effet de surprise maximal, en retardant le renversement
le plus tard possible.

Il est certain que Corneille pratique une dramaturgie du coup de théatre, mais ce coup de théatre est au service d'une
dramaturgie de I'évidence royale, et les motivations d’Auguste importent, au contraire, pour l'interprétation politique de la

piéce. Chez les penseurs politiques des XVI® et XVII® siecles, la clémence d’Auguste était toujours interprétée comme un
sublime calcul politique, une maniére de consolider sa position ; ainsi chez Jean Bodin, « il voulut essayer si par douceur il
pourrait gagner les cceurs des hommes : depuis il ne trouva jamais personne qui osat rien attenter contre lui. » C'est
précisément I'argument de Livie chez Séneque, imité par Corneille : « Essayez sur Cinna ce que peut la clémence » (IV, 3,
1210). Livie recourt a I'argument de I'utile, et envisage la clémence comme une arme dans une stratégie, pour conquérir le
coeur de ses sujets. La clémence apparait comme une ruse politique, ainsi aux yeux de Napoléon : « je compris que cette
action n’était que la feinte d'un tyran ». Mais ce n’est que le point de vue de Livie, point de vue qu'Auguste rejette
fermement : dans son monologue d’abord (IV, 2), il n’entrevoit de choix qu’entre le suicide et la tyrannie, et repousse
vivement I'hypothése du pardon : Auguste prononce a deux reprises le mot « pardonner » dans ce réquisitoire (1150, 1160),
pour en rejeter I'éventualité, au nom de la justice et de I'argument du précédent (« qui pardonne aisément invite a
I'offenser »). Mais en envisageant la solution du pardon, flt-ce pour la repousser, Auguste pose les bases de la clémence
finale. Ensuite, il rejette cette solution face a Livie, parce qu’un crime de |&ése-majesté offense tout |'Etat, et ne saurait rester
impuni. Sur ce point, Corneille se distingue radicalement des sources : alors que chez Sénéque (mais aussi Montaigne et
Coéffeteau), Auguste « tout joyeux d’avoir rencontré un tel avocat, remercia sa femme », chez Corneille il repousse ce
conseil comme le fruit d'un calcul mesquin, inspiré par la faiblesse. Ainsi, I'interprétation de clémence comme un pur calcul
est faux pour la piece, et Napoléon se trompe. En outre, si c’était le fruit d'un calcul, on voit mal comment il réconcilierait
Auguste avec lui-méme, le sortirait de ses doutes existentiels et lui permettrait de se dépasser.

Il est également vain de se demander si Livie continue a persuader son mari en coulisses, entre les scenes IV, 3 et V, 1,
comme elle se le promet in petto :

Il m’échappe : suivons, et forcons-le de voir

Qu'il peut, en faisant grace, affermir son pouvaoir,
Et qu’enfin la clémence est la plus belle marque
Qui fasse a I'univers connaitre un vrai monarque.

Certes, Livie prononce la des paroles prophétiques, comme quand elle prophétise a la fin de la piece I'apothéose d’Auguste ;

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 10



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 1

mais elle n'a pas convaincu I'empereur, qui promet encore une punition exemplaire a la finde V, 2 :

Oui, je vous unirai, couple ingrat et perfide,

Et plus mon ennemi qu’Antoine ni Lépide :

Oui, je vous unirai, puisque vous le voulez :

Il faut bien satisfaire aux feux dont vous brilez ;

Et que tout I'univers, sachant ce qui m’anime,

S'étonne du supplice aussi bien que du crime. (1657-1662)

Les suggestions de Livie font partie des préparations dramatiques qui accompagnent I'effet de surprise final, rendant
vraisemblable cet acte extraordinaire, selon la catégorie du « vraisemblable extraordinaire » chere a Corneille. Mais
Corneille laisse a Auguste I'entiére initiative de sa décision, qui advient comme un coup de tonnerre, un coup de théatre et
un coup de la grace, retardé jusqu’a la derniere scene. C'est seulement en V, 3, quand Auguste apprend la trahison de
Maxime, qui avait dénoncé la conjuration et restait son dernier ami ; c’est seulement a ce moment, parvenu au fond du
désespoir et de la déréliction, qu'Auguste pose cet acte prodigieux de la volonté :

En est-ce assez, 0 ciel ! et le sort, pour me nuire,
A-t-il quelqu’un des miens qu'il veuille encor séduire ?
Qu'il joigne a ses efforts le secours des enfers ;

Je suis maitre de moi comme de I'univers ;

Je le suis, je veux I'étre. O siécles, 6 mémoire !

Conservez a jamais ma derniére victoire ! (1693-1698)

Auguste se convertit par une inspiration foudroyante du ciel, sous le coup d’une illumination intérieure. La clémence éclate
comme un coup de la providence, se distinguant par I'absence de délibération explicite, contrairement aux décisions
héroiques de Rodrigue et Polyeucte. Son appel désespéré au « Ciel » est aussitot suivi de son cri de victoire : « Je suis maitre
de moi comme de I'univers ». En disant ces mots, Auguste exalte le double aspect de la clémence, ou la victoire sur lui-
méme couronne la victoire sur le monde. Le geste de la clémence posséde une double dimension, politique et personnelle :
il résout la crise politique, tout en résolvant la crise morale d’Auguste. La clémence assure la gloire d’Auguste en affirmant
sa supériorité morale. C'est un geste a la fois moral et intéressé. La clémence est un acte pleinement sincere, ol I'homme

Auguste coincide avec le souverain Auguste, par un acte qui raffermit et légitime son pouvoir, en le fondant sur un ethos
royal. Par ce geste, Auguste unifie gouvernement de soi et gouvernement des ames, et refonde a la fois son intériorité et le
corps politique (H. Merlin). La conversion d'Octave tyran a une puissance instituante qui arrache Rome aux passions de la
vengeance et aux illusions de la liberté. Ayant fait preuve de sa vertu extraordinaire, sa volonté qui s'est mise au-dessus des
régles peut a bon droit se placer au-dessus des lois pour en constituer la source supréme, conformément a théorie
absolutiste : Princeps legibus solutus, le prince est délié des lois. C'est une définition volontariste de la puissance : le bien et
le mal inscrits dans la loi ne viennent pas de la nature, mais de la volonté. Cinna met en lumiére le « principe absolutiste-

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 11



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 2

volontariste » (H. Merlin) : régner, c'est produire le moi comme source de puissance. A minima, la clémence doit donc étre
interprétée dans cette double optique : politique, comme la justification de I'absolutisme ; et morale, comme
I"accomplissement de I'idéal de magnanimité, emprunté a I'Ethique a Nicomaque, et qui est resté la base de I'idée de

noblesse & travers le Moyen Age et jusqu’au XVII® siécle (Fumaroli).

Pour certains, la lecture politique de Cinna est insuffisante, et il faut souligner I'intervention de la transcendance : on ne voit
pas pourquoi Auguste recourrait a une solution qu’il n'a cessé de rejeter, s'il n’était saisi par la grace. La métamorphose
d’'Auguste est une sorte de conversion, de baptéme et de mort a soi-méme ; le souverain dépouille le vieil homme (Rm 6, 6)
pour revétir ’'homme nouveau. Refusant de perpétuer I'engrenage du mal, il choisit de pardonner et d’aimer a perte,
risquant de se perdre lui-méme. Du fond de la déréliction, il entrevoit les splendeurs d’'un monde animé par la grace, la
gratuité du don, en donnant la vie a ses assassins, et pose les prémices d’'un monde nouveau, anticipant la Jérusalem
céleste. De fait, pour Coéffeteau, I'Empereur Auguste, témoin de la naissance du christianisme (et cité dans I’'Evangile de
Luc) est un chrétien qui s’'ignore, envoyé par Dieu pour préparer le régne de Son Fils.

Les articles les plus convaincants (Defaux, Landry) montrent que la clémence d'Auguste est le fait d’'une véritable
conversion, d'un coup de la grace, et soulignent le parallele entre ce dénouement et celui de Polyeucte : les yeux se
dessillent et la bonté du monarque (terrestre, puis céleste) remplit les assistants de joie. Emilie se « convertit », comme plus
tard Pauline. En IV, 4, elle se sent envahie d'une joie secréte, étrangére a elle-méme et incompréhensible (1V, 4, 1267-1272).
Cette joie défiant toute logique, puisque Cinna et elle sont promis au pire chatiment, s'apparente a la joie du martyre,
inexplicable adhésion a un ordre providentiel. Devant Auguste, elle assiste passivement a la mort de sa haine en elle : « Ma
haine va mourir, que j'ai crue immortelle. Elle est morte. » Impossible d’en faire lecture volontariste et cartésienne a la
Lanson. Sa conversion n'est pas dictée par la gratitude envers Auguste, mais par une croyance nouvelle : elle reconnait
I'empire, et c’est pourquoi elle recourt a un vocabulaire théologique : « ces hautes bontés », « leurs clartés » (1715-1716).
Elle prononce une profession de foi dans I'absolutisme de droit divin : « Le Ciel a résolu votre grandeur supréme » (1721).

La piece multiplie les invocations au « Ciel », soulignant I'ceuvre de la providence, surtout dans les deux derniers actes.
Dans son monologue de I'acte IV, frappé par I'ingratitude de tous, livré a une solitude absolue, Auguste s'en remet au Ciel :
« Ciel, a qui voulez-vous que désormais je fie/ Les secrets de mon ame et le soin de ma vie ? » (1121-1122). A nouveau dans
la scéne IV, 3, Auguste renvoie Livie en disant : « Le Ciel m’inspirera ce qu’ici je dois faire » (1258). Cet appel désespéré
trouve un écho précis en V, 2, quand il apprend la trahison d’Emilie : « Jusques & quand, 8 Ciel, et par quelle raison/
Prendrez-vous contre moi des traits dans ma maison ? » (1587). Et une troisieme fois, on I'a vu, en apprenant la trahison de
Maxime : « En est-ce assez, 6 Ciel ! » (1693). Le cri d’Auguste ne reste pas sans réponse, et le dénouement vient illustrer la
nécessité de s'abandonner a la volonté des dieux. Quand il s'écrie : « Je le suis, je veux |'étre », ce n’est pas la volonté qui
s’affirme, mais le sujet qui reconnait la source de son pouvoir en Dieu. A preuve, il reprend les paroles du jeune Samuel
appelé par Dieu, dans la traduction cornélienne de I'lmitation de Jésus-Christ (1653, lll, 2) : « Je dis ton serviteur, car enfin je
le suis/Je le suis, je veux I'étre ». Loin de se prendre pour Dieu, Auguste s’humilie, car Dieu est tout.

Le « Ciel » révéle ainsi toute sa puissance a I'acte V, comme s'il entrait en action dans une sorte de deus sans machina.
Sans machina, car le Dieu chrétien est intérieur a la conscience de chacun, et ses manifestations ne sont pas spectaculaires

— ou du moins, elles sont limitées au spectacle des mots. Les théoriciens du XVII® attribuent a la clémence une qualité

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 12



SOCIETE FRANGAISE
DE LITTERATURE
GENERALE ET COMPAREE | 1 3

royale de pur don, car aucun acte royal ne met autant en évidence la divinité du monarque : le roi crée un ordre, un
microcosme politique ou il permet a ses sujets d’exister, voire les recrée, comme Auguste le dit a Cinna : « Je t'ai donné la
vie ». Cinna culmine dans un hommage a la sainteté du roi de France, au-dessus des lois, indépendant de toutes
sollicitations, sauf de celle de Dieu. Son geste illustre la parole évangélique : « Aimez vos ennemis ». Rédimé, il se hausse au
pinacle de I'accomplissement humain et s’expose au jugement des générations futures, devenant une « déité vivante »,
comme le dit Francois de Colomby : « I'opinion qu’on a que leur puissance est |égitime les fait honorer comme des déités
vivantes ». Le dernier vers de la piece compléte cette divinisation d’Auguste : « Auguste a tout appris et veut tout oublier ».
Auguste parle comme Dieu ; il a I'omniscience du Pere, le pouvoir de tout pardonner et méme de donner la vie. La clémence
d’'Auguste, c’est le pardon gratuit de Dieu, et ce pardon est indifférent non seulement a la gravité du péché, mais a la
présence d’une contrition, puisque seul Maxime se repent (Emilie et Cinna refusent explicitement de se repentir).

Le héros cornélien s’accomplit dans le rapport a I'activité sociale et politique, mais cette action et cette existence trouvent a
leur tour leur dignité dans la collaboration a I'ceuvre créatrice d'un Dieu éternel, qui n’est pas le fatum aveugle des tragédies
grecques. Auguste est en phase avec le plan de Dieu et se sacrifie a I'ordre politique (non sans dimension christique) tout en
accomplissant I'ordre cosmique. La tragédie antique faisait dominer la crainte et la soumission a la fatalité, incompatible
avec la soumission a Dieu et a la raison. Corneille crée la tragédie moderne, tragédie providentielle de I’'héroisme vainqueur
dans le plan de Dieu. La fin de la piece est particulierement optimiste, puisque le Ciel intervient directement pour concilier
bonheur personnel et intérét public. Non seulement Auguste assure le rétablissement de I'Etat, mais en régnant sur les
ceeurs, il procure le bonheur a ses sujets : Cinna veut se donner a Auguste « par un bonheur dont chacun soit jaloux »
(1751), et Livie prophétise que le « bonheur [de Rome] consiste a vous faire régner ». Or cet accord parfait entre le bien
commun et le bonheur des sujets ne se retrouvera plus apres Polyeucte ; Dieu n’interviendra plus directement dans
I'histoire, comme si Corneille s'était rendu compte de son exces d’optimisme, rendu obsolete par I'avénement de Louis XIV.

POUR CITER CET ARTICLE

Emmanuelle Hénin, « Cinna de Corneille : présentation », SFLGC, Agrégation, publié le 2 Juin 2018, URL :
https://sflgc.org/agregation/henin-emmanuelle-cinna-de-corneille-presentation/, page consultée le 17 Janvier 2026.

HENIN, Emmanuelle : Cinna de Corneille : présentation | 13


https://sflgc.org/agregation/henin-emmanuelle-cinna-de-corneille-presentation/

